#### Leben und Arbeit

Von Eugen Rosenstock

Ausarbeitung nach einer Nede auf dem firchlich-fozialen Kongreß in Duffeldorf

Das öffentliche Leben wird heute von Interessenverbänden beherrscht. Die Personen, die auftreten und das Wort führen, reden im Namen von Macht= gruppen wirtschaftlicher Art. Sie vertreten das Interesse einer Organisation. Wenn die Fürsten des Reiches früher zum Reichstag kamen, so sprachen auch sie ein jeder im Namen ihres Landes, ihres Fürstenländleins, klein oder groß, im Pluralis Maiestatis. Aber doch war ihr "Wir" ein anderes als das seltsame Wir, das heute die Arbeitgeber oder Arbeitnehmer im Munde führen. Wenn ber eine Staatsmann zum anderen Staatsmann von "Wir" spricht, so erklärt er damit, daß er selber, der verantwortliche Staatsmann, die Macht seiner Wirheit, seines Gebiets, einsehen werde in der und der Richtung. Er hat noch eine persönliche Ansicht. Er ist das Haupt, das Gebiet ist sein Leib. Anders wenn heute Arbeitgeber oder Arbeitnehmer, Bünde oder Verbände reden. Ein Sekretär, der erklärt: Wir stehen auf dem Boden des Klassenkampfes oder wir stehen auf dem Boden des Christentums oder wir stehen auf dem Boden der Volksgemeinschaft oder wir stehen auf dem Boben der Reichsverfassung — der will die Böden zeigen, auf denen alle Mitglieder seines Verbandes stehen. Er teilt nur mit, was all die Mitglieder jenes "Wir" seiner Auffassung nach denken oder denken sollten. Der moderne Verbandssprecher verschanzt sich also hinter eine Wirheit von Mitglieder= zahlen. Man kann daher mit ihm über diese "unsere" Ansicht nicht wirksam diskutieren. Er ist ja nicht das Haupt, sondern bloß der Lautsprecher des Verbandes. Die Ansichtsbildung des modernen Verbandes richtet sich also nach der Masse und damit nach dem Verständnis des letzten Mitgliedes. Der dimmste Gedanke des dümmsten Mitglieds gibt den Ausschlag. Denn jede Gewerkschaft, jeder Interessenverband muß nach dem Gesetz der Schwelle die Ansichten und Maßregeln billigen, zu denen das jeweils letzte Mitglied noch bewogen werden kann.

Der Grund dafür ist: Die Verbände sind auf den freiwilligen Anschluß ihrer Mitglieder angewiesen. Das ist der große Unterschied gegen alles staatliche Leben. Der Staatsmann vertritt sein Gebiet, weil niemand heraus kann aus dem Gebiet. Der Staat hat eine ausschließliche Gewalt über alle seine Bewohner. Der Verband hingegen lebt von der Koalition von einzelnen. Er beruht nicht auf der geographischen Notwendigkeit eines räumlichen Territoriums, sondern auf der sogenannten Koalitionsfreiheit der in dem geistigen Raum der Gesellschaft sich frei scharenden und wieder auflösenden Interessengruppen. Der gesellschaftliche Verband ist eben deshalb in seinen Ansichten nichts diskussionsfähig. Er nuß nämlich immer das größte Glück der größten

Zahl wollen. Kein Verband kann daher anders als Höchstforderungen aufstellen. Jeder Zeitungsleser weiß heute bereits, daß die Verbände wie Raubstiere unersättlich sind, daß sie nie das fordern, was sie brauchen, sondern das, was bei geradliniger Durchdenkung ihres Programms äußersten Falles gewollt werden kann.

Wenn inmitten solcher Marimalforderungen von Leuten, die immer per Wir reden, ein Einzelner um Gehör bittet, so redet er wie aus einer fremden Welt. Er hat ja nichts hinter sich, was ihn autorisiert. Er ist nur ein Ich zwischen lauter Wir. Die Seele ist wohl immer ein solches zaghaftes Ich unter den Wirs der Welt. Aber das Besondere scheint mir heute zu sein, daß sie heute nicht die Staatsmänner und Kürsten mit ihren Pluralis Maiestatis als ihre Wirs sich gegenüber hat, wie ein Luther; sondern die Stimme des einzelnen steht heute mitten unter anonymen und unverant= wortlichen Verbandspersönlichkeiten, deren "Wir" in den Saal nur aktiv hineinspricht, ohne überhaupt hören zu können. Es nütt also nichts wie Luther in Worms hinzustehen und Kaiser und Reich seine Meinung zu sagen. Auf einem modernen Kongreß sind meist die Leute nicht da, die autorisiert sind zu hören und durch Hören belehrt zu werden. Es sind meist nur Verbandsvertreter da, die autorisiert sind zu reden. Sie sind gern be= reit praktische Vorschläge mitzunehmen was der Verband tun kann. Sie sind aber nicht in der Lage unmittelbar ihre Mitglieder in Gewissen oder Ge= sinnung mit zu verändern. Selbst in den höchsten Lebensfragen kann man daher auf einem Kongreß nur Magnahmen fordern aber keine seelischen Be= kehrungsvorgänge. Das wird oft nicht beachtet und dann haben wir das Peinliche von Predigten und zündenden Ansprachen an Leute besonders an Verbandsvertreter hingeredet, die davon beim besten Willen keinen Gebrauch machen können.

Diesen Tatbestand müssen Sie bitte im Auge behalten, wenn ich nun doch als Einzelner spreche. Denn durch ihn wird sehr wesentlich das bestimmt werden, was ich zu dem Thema Leben und Arbeit in diesem Areis nach den Ansprachen der Herren Berbandsvertreter vorbringen kann.

Ich spreche hier als Letter. Bevor ich also diese Ansprachen gehört hatte, konnte ich wenig zur Vorbereitung für meine Rede tun. Ich mußte eben wohl oder übel erst hören. Aber die Angst trieb mich doch zu irgendeiner Art Vorbereitung. Ich nahm mir also ein gelehrtes Buch von Lauchert vor: Die italienischen Gegner Luthers. Aus diesem Buch schöpfte ich eine wichtige Erkenntnis. Auch damals waren Kirche und Welt in einem großen Konflikt. Auch damals hörte die Welt nicht mehr auf die Kirche. Die weltlichen Mächte der Fürsten und Städte entfalteten ebensoviel Macht, Glanz, Reichtum und Schönheit wie die Kirche, und die Kirche führte ebensoviel Krieg wie die weltzlichen Fürsten. Infolgedessen hatte man die Kirche nicht mehr als etwas Beschöner

sonderes notwendig! Infolgedessen hat man sie säkularisiert. Heute ist die Lage ähnlich. In der Welt wie in der Kirche herrscht der Betrieb, die Natiosnalisierung und die Organisation. Die Kirche bemüht sich, den Betrieb und das Organisieren von der Wirtschaft zu lernen. Infolgedessen klopft ihr die Wirtschaft väterlich auf die Schulter und sagt: Liebe Kirche, du machst das ganz nett, aber du mußt noch sehr viel von uns lernen. Wenn ein Arbeitzgeber einmal in kirchlichem Kreise auftritt, so pflegt er das höflich, aber entschieden auszusprechen und die Kirchenmänner diskutieren dann genau so höflich mit ihm über Fordismus, wie Papst Leo X. über Machiavell höfisch disputiert hat.

So ähnlich ist es nämlich auch im 16. Jahrhundert gegangen. Julius II. hat seine Kriege um den Kirchenstaat geführt. Dann brach die Reformation ein, weil die Kirche Welt geworden war. Sie warf den Kirchenstaat und die Staatenwelt beide auf die Weltseite und errichtete Papft und Kürsten gegenüber ein Reich des Gewissens. Nun versuchten die Gelehrten, genau wie heute, zu beweisen, daß die Kirche im Recht, im göttlichen Recht sei. Alle diese glänzenden Beweise der Gegner Luthers in Laucherts Buch zu lesen ist sehr erschütternd, weil es eben in solcher Lage niemals auf Beweise ankommt. Wir wissen, daß diese Beweise nichts genützt haben. Gerettet worden ist die Kirche damals vor der Welt durch ganz etwas anderes, nicht indem sie dem weltlichen Menschen Forderungen auferlegte, sondern indem die Kirche sich selbst änderte. Die Kirche hat sich im 16. Jahrhundert gewandelt, übrigens gewandelt bei den Katholiken genau so gut wie bei den Protestan= ten. Das Neue damals, was die Kirche beider Konfessionen im 16. Jahr= hundert wieder lebendig gemacht hat, wurde das Schulwesen. Luther und Melanchthon und die Jesuiten haben sich beide der Schulen angenommen. Wenn heute das "Dinta" in den Facharbeiterlehrlingen kleine Kadetten und Abi= turienten erziehen möchte, so folgt es damit dem großen Lauf der Schul= leistungen der letten 400 Jahre als eine lette Etappe. Die meisten Menschen stehen heute mit ihrem Bewußtsein noch in dieser Lage seit dem 16. Jahr= hundert, wo die Schule als der Kirchenteil gilt, auf den es im Grunde einzig ankommt. Die religiöse Kindererziehung und die Verbesserung des Schülerlebens ist das Unliegen der Neuzeit, in dem sie formkräftig und stilecht ist. Man stürzt sich auf die Kinder, weil man sie einem objektiven Kirchen= begriff unterwerfen kann. Die Erwachsenen hingegen verstummen in der Kirche, denn die Erwachsenen sind ja doch in Staat und Wissenschaft und Politik und Kunst und Kultur hincingebunden und hier nur im Gewissen verpflichtet. Die Kirche der Erwachsenen wird formstarr oder formlos während der Neuzeit.

Aber dies Bewußtsein widerspricht heute bereits der Lebenslage dieser selben erwachsenen Menschen unserer Tage! Überall, wo man von sozialen

Nöten sprechen muß, da geht es nicht mehr um jene schulische Form der Kirche, da geht es also nicht um die Erziehung der Kinder. Es geht um die Not der Erwachsenen als Erwachsener. Niemand kann beute Rinder religiös erziehen, wenn das Arbeitsleben in der modernen Gesellschaft weder christ= lich noch religiös den Kindern vorgelebt werden kann. Nur wenn wir in Arbeit und Ehe, also im sozialen Leben Christen sein können, wird auch unser Nachwuchs christlich sein. Das Verbandsleben der Interessengruppen stellt diese Möglichkeit ernstlich in Frage. Daher ist heute die Frage wieder gestellt: Kirche und Welt. Aber diesmal kann sich die Kirche nicht dadurch retten, daß sie für die Kinder und Unmündigen burch Schulen sorgt. Denn dies liegt als Leistung der Neuzeit gestaltet vor. Diesmal heißt es: Kirche und Arbeitswelt. Es heißt: Kirche einerseits, Männer und Frauen andererseits; hier die Kirche, dort das Volk der Arbeit. — Sicher wird die Kirche diese heid= nische Arbeitswelt, die heute ihren eigenen Gesetzen folgt, nicht durch die schönsten Beweise und Apologetik beseelen oder verchristlichen. Sondern sie wird das nur, wenn sie sich ändert. Ich halte es für meine Pflicht davor zu warnen, daß man wieder Forderungen an die Erwachsenen stellt, daß aber die Kirche ihre eigenen Formen bewahrt. Damit würde die Kirche Welt, würde bloße Gesellschaftsform unter so vielen anderen. Die Gefahr besteht. Denn alles, was wir hier gehört haben, waren männliche Rampfesstimmen, auch die Stimmen aus Frauenmund. Diesen geistigen Krieg zwischen den Geistern der Erwachsenen schürt die Kirche nur, wenn sie nun auch ihrerseits sittliche Forderungen bineinwirft und Programme drucken läßt, die die anderen ausführen sollen, und wenn sie ihr eigenes geistiges Leben babei absondert in ihre Schale so als hätte sie es fir und fertig ein für allemal und müßte es nur vor der Berührung mit der Welt schützen. Aber geistiges Leben, auf das wir uns verlassen, hat uns bereits verlassen. Auf das Erbe kann nur bauen, wer es heute erwirbt. Nochmals: Die Kirche ist keine Schulkinder=Bewahranstalt. Auf Kinder kann man Kestes vererben wie Ka= techismus, Dogma, Schrift, Ritus. Erwachsenen hingegen tun keine alten Formen not, sondern die Gestaltungskraft von Stiftern und Stammeltern. Wo zeigt sich heute solche Kraft in der Kirche? Sie fehlt ihr wie der Welt. So wird wohl die Kirche ihrerseits sich wandeln müssen, weil sie wie= der so sehr Welt geworden ist.

Man kann das auch so ausdrücken: Die Kirche kann nicht Maßnahmen von den anderen verlangen, sondern sie kann nur wieder das tun, was sie immer getan hat, sie kann Maßstäbe aufrichten. Maßstäbe und Maß=nahmen stehen in schroffem Gegensatz zueinander. Heute werden diese Worte oft gedankenlos gebraucht. Aber am Maßstabe werden die Maß=nahmen gemessen. Freilich, der Maßstab, den die Kirche aufrichtet, ist kein Leitsatz, kein Programm, kein Wortgeklingel. Der Maßstab ist das

Leben ihrer Gemeinschaft, es ist das Leben, das die Kirche vorlebt. Das ist der Maßstab, von der Abendmahlsgemeinschaft angefangen; nur das Leben der Kirche ist der Stil, die Lebensform, in der sich die Kirche den Maßnahmen der Welt, der Wirtschaft, der sozialen Mächte entgegensetzt und an dem gemessen wird. Der Jugend und dem Nachwuchs gegenüber ist die Kirche in erster Linie Lehrerin und Lehranstalt. Deshalb ist in der Neuzeit diese Seite an ihr so unterstrichen worden. Erwachsenen, die selbst schon leben müssen, nützt keine Lehre. Ihnen imponiert nur Leben, in das sie hinzeingerissen werden.

Gruppieren wir die Redner von heute, so empfinden Sie deutlich: die einen sprechen von Maßnahmen, die anderen von Maßstäben. Beiden aber fehlt der kirchliche Maßstab. Die Arbeitgeber sprechen gern von den notwendigen Maßnahmen, und zwar von den Maßnahmen dieses Jahres 1927/28, die sich aus lauter, von den Arbeitgebern früher bekämpften Maßnahmen, wie da sind: Betriebsräte, Sozialversicherung, Arbeitszeitschutz, hersleiten. Sie sagen plöhlich, das was sie noch vor Jahresfrist bekämpft haben, hätten sie auch immer gewollt; nur die nächsten Maßnahmen, die bevorsstehenden, die lehnen sie ab. So verfährt der Opportunist, indem er die vielsleicht noch vor Jahresfrist bekämpften Maßnahmen in den nächsten Jahren als Tatsache nüchtern in Rechnung stellt. Darauf kann ich hier nicht eingehen. Denn für Maßnahmen der Opportunität ist ein geistiger Kreis niemals die gegebene Stelle. Das muß an der Front, in dem langen vierundzwanzigstündigen Zigarrenkampf bei der Lohnwerhandlung ausgekämpft werden. Die Opportunität verzichtet auf eigene, also auch auf kirchliche Maßstäbe.

Aber auch die Redner von Arbeiterseite, die hier Maßstäbe für Leben und Arbeit angelegt haben, haben keine christlichen Maßstäbe angelegt. Sie handhaben als Kanon das Maß des freien, eigenen, verantwortlichen Lebens. Diese Ideale sind etwa die Ideale Freiligraths; es sind die Humanitätsideale des 19. oder 18. Jahrhunderts. Nicht sind es Maßstäbe der christlichen Ge= meinschaft. Der Wurm sitt also im Holze. Die Kirche wird so sehr als Rate= chismus und Lehranstalt angesehen, daß sie Lebensmaßstäbe nicht mehr auf= zwingt. Dazu kommt etwas anderes. Die Kirche muß auch vielfach in ihrer sozialen Arbeit Magnahmen treffen, die genau der Organisation der mo= dernen Wirtschaft zugeordnet sind. Ich sage nichts dagegen; aber das führt Die Kirche in jedem Falle dazu, die Maßstäbe dieser Welt mehr und mehr in sich einzulassen, z. B. den Maßstab der Produktivität in dem äußeren Sinne der Quantität. Ein kirchlicher Maßstab ist zwar ein Maßstab, aber sicher kann er kein quantitativer sein. Mithin ist der schlimme Zustand heute der, daß die Magnahmen des Wirtschaftslebens und der Arbeit auch von Christen gemessen werden an Maßstäben, die überwiegend quantitativ sind, die welt= lich-geistigen, idealistischen Ursprungs sein mögen, aber nicht des Christentums.

Nun werden Sie sagen, unser Thema verlangt das nicht, hier ist von Leben und Arbeit die Rede. Wir befinden uns also mit beiden Beinen im Diesseits und brauchen keinen kirchlichen Maßstab. Leben und Arbeit scheinen allerzings beide Mächte dieses Erdentages; die Kirche in ihrem Himmelserker scheint von beiden gleich weit getrennt zu sein. Aber hier liegt das entscheidende Neue. Ich glaube, der kirchlich soziale Kongreß hat dieses Thema nur deshalb auf die Tagesordnung setzen müssen, weil wir heute ein seltsames Leben führen, ein Leben, das so verängstigt, so einzeschüchtert, so einzedrückt und erschöpft von der Arbeit ist, daß es nicht mehr mit der Arbeit auf die eine Seite gehört und die Kirche auf die andere. Nein, dies Leben ist so unnatürlich, so unnaiv eben durch die Arbeit, daß es sich gegen das christsliche Leben als ein Leben des Kreuzes nicht mehr zu verwahren braucht.

Das ist die Kernfrage: Geht es bei dem Thema "Leben und Arbeit" um zwei bloß natürliche Dinge, oder kann es bei zwei so weltlichen Worten tropdem die christliche Dogmatik in sich tragen? Hat das natürliche Leben noch seine eigenen Maße und "Lebenswerte" aus seinem quellenden Innern

beraus? Und hier eben zeigt sich die Umwertung aller Werte.

Das Leben befindet sich heute zum erstenmal in der einzigartigen Lage, um seine eigene Wiedergeburt, um seine Reproduktion zu bangen. Sonst ist das natürliche Leben gegen diese Frage blind. Man nennt Natur, was in den Tag hinein lebt, ohne Sorgen woher es wieder kommt. Der moderne Mensch liegt ächzend im Joch des "Betriebes", und wenn er auch bloß na= türlich lebt, ist er doch schon unsicher; mit anderen Worten: schon ohne Kreuzpredigt und ohne Kirche ist die Seele ihm durch die Arbeitsvergeistung beschädigt und er selbst ist erschüttert. Wer nach noch so gut verbrachter Jugend, nach noch so gut aufgebauter Werkschule, nach noch so gut verbrachten Lehr= lingsjahren fünf oder zehn Jahre den Betrieb mitgemacht, der muß erfahren und es in Kauf nehmen, plößlich abzuwandern in eine andere Stadt, in einen anderen Betrieb. Durch die Rationalisierung wird heute jede Arbeit etwas Vorübergehendes. Keine Funktion wird dauernd gebraucht. Dieser eine Umstand genügt aber, auch wenn man von allem anderen absieht, die Arbeit zu entseelen. Jeder Akademiker muß gewärtig sein umzusatteln, sowie sich jeder Offizier nach dem Kriege eine neue Laufbahn hat erkämpfen muffen. Ein jeder dieser Männer hat die verhängnisvolle Abhängigkeit seiner Arbeit von einem ungreifbaren, ihn organisatorisch umspannenden Geistesganzen er= fahren und jeder Mensch, der einmal hat brechen müffen mit einer liebge= wordenen Tätigkeit, nur weil sie sich nicht mehr rentierte, der sich dann einen neuen Arbeitsplat suchen mußte, jeder dieser Menschen hat seine Seele aus seiner Arbeit zurückgenommen und hat gesagt: Ich kann mich an keine dieser Tätigkeiten verlieren, ich will ja leben bleiben, ich will Mensch bleiben, ich ruiniere mich, wenn ich mich fünf Jahre ausschließlich meiner Arbeit hin=

gebe, denn dann müßte ich alle meine Freundschaften einrosten lassen und alle meine Verbindungen. Herr Dr. Schlenker hält mich für einen unpraktischen Mann. Aber nach seiner perfönlichen Stellung als Syndikus und Verbandsmitglied wird mir herr Dr. Schlenker wohl zustimmen, daß sich der Berufskämpfer heute sein Kapital an Privatleben erhalten muß; denn er muß sich sagen, daß er vielleicht schon nach einem halben Jahr den Staub von den Füßen schütteln wird, um mit Hilfe dieses Kapitals, nämlich mit Hilfe von Verbindungen in Gewerkschaften und Gemeinschaften und Ka= milien sich einen neuen Weg zu suchen, wenn nicht in Dusseldorf, so in Schlesien, wenn nicht im Norden, dann im Süden, auswandernd, abwanbernd oder rückwandernd, immer aber auf dem Sprunge, seiner Tages= arbeit noch eine große neue Wendung geben zu müssen. Darin liegen vor allem die Wirkungen des Versachlichungs- oder in Sombarts Sprache des Vergeistungsprozesses der Arbeit. Die Arbeit ist nicht mehr das lette, worin wir uns selbst wiederfinden und verkörpern;\* sie ist nicht mehr das gesicherte, in das wir uns im Laufe eines langen Lebens einprägen oder herausmeißeln dürfen. Insofern hat die Arbeit ihre Kraft für unsere Seele verloren. Die Arbeit ist so vergeistet, d. h. so fungibel und verschult, daß die Seele des einzelnen sich ihr nicht mehr völlig vertrauensvoll hingeben darf noch kann. Es gibt den Arbeitsmarkt, es gibt Ronjunkturen, es gibt Rationalisierungen; daran erkrankt die Seele, sie erschrickt, sie wird zunächst aus dem Berufs= leben vertrieben, sie ist heimatlos. — Und da kommt es nicht darauf an, ob es noch recht viel Arbeit im Betriebe gibt, die den Menschen an sich Freude machen könnte. Dies Schicksal des Mannes von zwanzig bis sechzig Jahren gilt ja, auch wenn wir unsere Kinder noch so glänzend in Heimen und Werkschulen unterbringen. Nicht das Vorleben und die Kindheit stehen heute zur Debatte. Das Leben kann sich nicht mehr an die Arbeit verlieren, weil die Arbeit vergeistet ist, rational. Die Menschen fühlen, daß sie nur in eine vor= übergehende Funktion eingesetzt werden. Fallen sie, erkranken sie, so treten andere ein. Der einzelne Mann ist eine Nummer. Das gilt vielleicht noch mehr für die Arbeitgeber als für die Arbeitnehmer. Deshalb will ich Som= barts Wort, das hier so angegriffen wurde: der Arbeiter gebe heute seine Seele in der Betriebsgarderobe ab, dahin abwandeln: Vielleicht gibt nicht der Arbeitnehmer seine Seele in der Garderobe ab, sicher aber der Arbeit= geber. Der Arbeitgeber ift so febr dem Geifte seines Werkes untertan, daß er, je besser er funktionieren will, desto mehr sein Privatleben vergessen muß im Betriebe; er wohnt ja wo anders. Vielleicht "locht" er wie Thomas Alva Edison sogar morgens am Fabriktor mit, um sich auch äußerlich in dieses Geistesgebilde "Wert" restlos einzufügen. Es gibt heute eine Werkgerechtig=

<sup>\*</sup> Näheres dazu enthält das Kapitel "Die Berklärung der Arbeit" in Nosenstock-Wittig, "Das Alter der Kirche" IV, 803 ff. (Berlin, Lambert Schne der 1928).

keit in einem neuen Sinn. Ich kenne private Unternehmer, die sich das doppelte Gehalt ihres Prokuristen aussetzen, nur weil sie danach lechzen, den Maßstab für ihr Leben aus dem "Berk" zu empfangen! Die Einordnung in das "Berk" soll sie rechtfertigen. Der Eigentümer tritt so sehr hinter sein Werk zurück, daß seine Frau nichts mehr davon weiß und nichts mehr darin zu sagen hat. In dieser Kapitulation und Ausschaltung der Ehefrau des Unternehmers sehe ich den einschneidenden Schritt vom Patriarchalismus zur vergeisteten oder rein sachlichen Organisation. Es liegt auch im Willen des Unternehmers selbst, daß er der eigenen Frau in den Fragen der Betriebsvorganisation keinerlei Rechte mehr zugestehen kann. Wo es noch geschieht, geht die Sache meistens schief aus.

Also ist das Leben heute zum erstenmal in seiner durch die Frau verkörperten Einfalt, in seiner seelischen Naivität gebrochen. Das ist der Grund, weshalb Leben und Kirche plößlich zusammengehören und auf die eine Seite treten, und die Arbeit auf die andere. Die Arbeit ist heute Weltarbeit geworden; sie ist Welt in einem ungeheuren, luziserischen Sinn. — Luziser bringt das Licht, die Klarheit und die Ordnung. Er ist der Aufklärer. Aber wenn Luziser das bringt, so bringt er auch die Kälte; es ist in keiner Stunde des Tages so kalt wie bei Sonnenaufgang. Der klare Welttag der Arbeit, in den wir heute eintreten, kündet uns zwar eine vergeistende Arbeitsordnung (Sombart) an, die mit den Schrecken der Nacht aufgeräumt hat, aber es ist ein Tag, der heute noch ohne Wärme ist. Langsam muß dem Leuchten des Tages die Erwärmung des Erdreiches folgen, wenn irgend etwas an dem Tage reifen soll.

Bo nun findet sich das Geistige auf seine Ewigkeit, auf seine warmen Quellen zurückgeworfen, wo lebt die Seele trop der Kälte der Zwecke sich wieder zu ungebrochener Seelenkraft zusammen? So einfach ist es nicht zu behaupten: "In der Kirche"; denn die Kirche findet die Seelen, die eine Ge= meinschaft bilden muffen und können, nicht mehr beieinander. So wie die heutige Arbeit die Menschen vergeistet, so werden sie auch in Kolonien und Siedlungen, in Wanderwohnungen hineingezwungen, in denen wir immer flassen= und ständemäßiger außeinandersiedeln. Arbeitgeber und Arbeitnehmer wohnen nicht am selben Ort. Ja wir werden in eine Lebewelt hineingezwungen, in der die Wohnung selbst etwas Vorübergehendes wird. Der alte Bibelsatz: "Wir haben auf Erden keine bleibende Statt" gilt ja heute nicht nur für die Arbeitsgelegenheit, sondern auch für die Wohngelegenheit, weil biese der Arbeitsgelegenheit weitgehend nachrückt. Ich war voriges Jahr in Rendsburg, als der Stahltrust sein erst zwei Jahre vorher dort errichtetes Werk schloß und damit 600 neu hingerufene Arbeiterfamilien nun plöglich diesem agrarischen Kreise zur Last fielen. Ich glaube, wir werden uns damit abfinden muffen, daß dergleichen Verlegungen nicht nur von Proving zu

Provinz geschehen werden. Als Belegschaften werden wir Menschen von Erd= teil zu Erdteil geworfen werden, mindestens von Land zu Land. Eine solche Zeit nennt das Wohnhaus kühl die Wohnmaschine. Die Arbeit duldet kein Idyll.

Also gemeinschaftlich in die Kirche gehen hat nicht mehr den kräftigenden Sinn von ehedem, weil die Menschen, die miteinander arbeiten, nicht gemeinschaftlich in die Kirche gehen können. So haben wir heute den Zu= stand, daß die Kräfte, die das Leben seelisch ordnen, Schule, Kirche und die Familie selbst, sich unendliche Mühe geben gut zu funktionieren, daß sie aber unwirksam und kraftlos sind. Die Arbeitsordnung umgekehrt ist wirksam und mächtig und umklammert die Seele, aber die Seele wird stumm, und je besser man die Arbeit verrichtet, desto weniger lebt man mit anderen seelisch Ausammen.

Mir sagte ein Ingenieur, ein Mann von breißig Jahren, — er war völlig naiv in diesen Dingen und durch keine romantischen Bücher von mir ver= borben — also dieser Mann sagte mir: "Es ist merkwürdig, als ich in den Betrieb eintrat, da habe ich mit meinen Leuten reden können, auch über Fa= milienangelegenheiten. Jest nach drei Jahren ist das wie eingerostet. Ich habe mich so sehr daran gewöhnt mit den Leuten rein sachlich zu verkehren, daß es mich schon stört, und daß ich mir einen großen Ruck geben muß, wenn ich jemanden nach seinen Familienverhältnissen fragen soll. Das wirkt un= passend. Obwohl ich mit meinen Leuten ausgezeichnet stehe, merke ich doch, wie meine Kehle für alles, was nicht in den Betrieb hineingehört, eingerostet ft." Das muffen wir sehr unterstreichen. Wir muffen bas als einhelliges Echo ftstellen, aus allem, was Arbeitgeber und Arbeitnehmer hier scheinbar gegenein= ider gesprochen haben. Auch die Arbeitnehmer nämlich wollen nicht mit dem Arbeitgeber leben, wenigstens haben sie es nicht gesagt. Sie wollen mit ihm verhandeln, wollen von ihm fordern, aber auf den Gedanken sind sie noch nicht gekommen, daß sie auch noch mit ihm leben sollen. Wenn man von Leben und Arbeit spricht, muß man von den Opfern sprechen, welche die Seele des Unternehmers über sich ergehen lassen muß. Die Gesichter unserer Arbeitgeber sind gezeichnet durch Vergeistigung im Sinne des Verorganisiert= werdens. Niemand will mit ihnen zusammen leben, niemand glaubt es zu können, niemand glaubt, es lohne sich das oder es sei das Christenpflicht!

So wird es heute dem in der Arbeitsmaschinerie stehenden Menschen, ob er nun in der Kabrik oder in der kirchlichen Arbeit oder in der Universität steht, die zwar ein sehr schlecht rationalisierter Betrieb ist, aber immerhin das Schlechte dieser Nationalisierung bereits restlos übernommen hat — es wird ihm sehr schwer die Kräfte, die er verausgaben muß, wieder einzu= bringen. Die Seele des Arbeitgebers verdorrt heute, weil sie nicht genügend

von ihrer Arbeit her gestaltet wird.

Von den Seelen aller Leitenden wird heute ein Übermaß an Einsatz und Hingabe verlangt, ein dauerndes Sachlichsein, ein dauerndes Unsterblichsein, also etwas, was uns armen Sterblichen nicht gegeben ift. Gestern emp= fingen wir als Motto für unsere Tagung: Aufnehmen, was Gott dir gibt und weitergeben, was er dir gegeben hat. Nun hören sie doch einmal den Notschrei, der hier durchklang und der jett vor allem gestern aus der Rede des Arbeitgebers klang: Ich muß immer mehr weitergeben, als mir ge= geben ist, ich darf nie den armen Sterblichen markieren, ich darf nie ver= sagen, ich muß immer gleichmäßig rubig bleiben, muß immer lächeln. Jeder will etwas von mir. Das verruchte keep smiling mißbraucht das freie seelische Lächeln als Geisteswaffe; berufsmäßig lächeln, das muß ins Sanatorium führen. Warum sind denn die Nervenärzte so viel beschäftigt? Weil die Oberschicht seelisch in einer unverantwortlichen Weise mehr lieben soll, als sie lieben kann; hingegen die Unterschicht unverantwortlich weniger zu lieben braucht, als sie zu lieben vermag. Gott verlangt von uns nicht mehr als ein menschliches Maß. Das Gebot lautet: Wie er dich liebt, so liebe du. Aber heute wird verlangt, daß der Werksleiter gleichmäßig lieben soll, also nicht wie Gott, bald heftig brausend, bald lind dahinwehend, bald zürnend, dann lobend, wie es früher der Unternehmer als Patriarch getan hat, son= bern mit einer müden Gleichmäßigkeit, mit einer unpersönlichen Freundlich= keit. Die mude Freundlichkeit, die liebenswürdige Enttäuschtheit können sie geradezu als das Kennzeichen des gebildeten Unternehmers bei jeder Gesellig= keit wahrnehmen. Der Arbeiter aber möchte lieben dürfen, so wie es der alte Arbeiter Haasis am Schluß seines Lebens rührend und weise ausgespro chen hat: "Der Mensch will geliebt haben und geliebt worden sein."

Wie ist also zu helfen? Doch wohl nur, wenn die Kirche wieder, so ne sie die Schule gebaut hat, in ihren Arbeitsgemeinschaften Lebensmaßstäbe errichtet, durch die auch die Arbeitsgemeinschaften in der Industrie Wirk-lichkeit werden können. Die Industrie selber ist an dieser Aufgabe gescheitert, weil man solch Werk nicht vom 9. dis 15. November 1918 in den paar Tagen schaffen kann. Die Hüterin des Seelenlebens, die Kirche, hatte und hat in ihren Formen der Wortverkündung nichts von der Arbeitsgemeinschaft vorbereitet, im Gegenteil, das Zusammensehen und Zusammensprechen der Worte des Geistes hat sie nicht gelehrt. Sie kennt nur die stumme Zussammenarbeit der sogenannten Liebestätigkeit. Wie schrecklich ist es aber Predigt und Liebestätigkeit einander gegenüberzustellen! Auch das Wort muß Liebestätigkeit werden, denn die Kirche ist Geistesleben, Leben Sis muß Liebestätigkeit werden, denn die Kirche ist Geistesleben, Leben Sis

Logos, des lebendigen Wortes.

"Arbeitsgemeinschaft" rechnet mit dem Zustand der vergeisteten Mensch= heit, d. h. damit, daß diese durch den Betrieb und den Lärm verlernt hat see= lisch wirklich mit den anderen zu leben. Diese armen Seelen bleiben berufs=

mäßig freundlich; auch wenn ich durchs Auto vom Rade geriffen werde, so verabschieden wir uns mit einem Lächeln, ungeachtet meines Nervenschocks. Sie sehen, das heute so freundliche Verhalten der Leute in der Grofftadt ge= hört zu ihrer geistigen Schutzorganisation, es dringt nicht bis in ihr innerstes Wesen. Die Menschen haben um sich eine Mauer gebaut, damit nichts herankommt. Gebraucht wird also eine Arbeitsgemeinschaft des Innersten, in der die Menschen langsam ihre Schukmauern geistig organisatorischer Art abtragen dürfen und die Waffen ablegen können. Nun entwaffnet sich der mo= berne Mensch, wenn er klagen kann; daher muß allen diesen Menschen Ge= legenheit gegeben werden, daß sie angehört werden. Angehört sollen sie wer= den nicht mit ihren privaten, seelischen Nöten, wie in der Beichte, sondern mit ihren Nöten aus ihrem Beruf und ihrer Gesellschaftslage. Die Be= rufsklage erfordert eine öffentliche Arbeitsgemeinschaft zusammen mit An= gehörigen anderer Berufe. Aus dieser Lage erklärt sich, weshalb wir den Menschen, der in der Arbeit dauernd in geistiger Kampfhaltung steht, nicht dadurch stille machen können, daß wir ihn in die Sonntagskirche tun. So ein Mensch kann im ersten Augenblick unter der Kanzel noch nicht hören, sondern er fängt innerlich eine streitbare Auseinandersetzung mit dem Pfarrer an, ob der sich etwa mit Tillich oder mit Gogarten vollgesogen hat. Der Mensch in der Kirche kann nicht hören, weil er sein Arbeitsleid nicht hat außklagen können. Die Lebensgemeinschaft, mit der von der Kirche ein Zusat zu ihrer bisherigen Form wird geschaffen werden mussen, wenigstens von der Kirche, die nun wirklich das geheilte Leben leben will, ist eine Form, in der diese Seelen erst einmal ihre Arbeitsängste ausschreien können. Es klingt das rauh, indes hier paßt das Soldatenwort: rauh, aber herzlich! Weil man nur hier das Herz greift, muß es zuerst geschehen. Es ist der erste Akt der Kirche, nicht daß sie spricht, sondern daß sie hört. Jesus hat immer gewartet, bis er gefragt wurde. Die Kirche soll weniger reden als der Mensch. Sie soll die Kraft aufbringen hinter dem Worte zu hören, was eigentlich aus den Worten spricht. Wenn der Träger einer Arbeit missioniert werden soll, so muß ihm die Zeit und der Ort verschafft werden öffentlich von der Arbeit, an der er trägt, zu sprechen. Nur damit tritt seine Seele in die Rirche ein. Daß die Seele einen Raum gewinnt, in dem sie spricht, ist notwendig, weil in der Arbeit jedes Wort perfönlicher Art, das etwa der Unternehmer spricht, ihm abträglich ist, weil es migverstanden wird. Für diese Aussprache ge= nügt nicht das Ohr des Freundes oder der Frau oder des Seelsorgers. Denn die Mage soll der erste Schritt dahin sein, daß die Welt dieser Mage einst stattgeben wird, wenn auch nicht sofort mit einer Magnahme; man klagt ja hier nicht seine persönliche Schuld, sondern man klagt über die Last seiner Arbeit. Und da muß also der Weg zu einer Anderung des Arbeitsprozesses im Grundsatz offen gehalten sein; nur dadurch ist ja z. B. die Sklaverei von ber Kirche überwunden worden, weil erst einmal Sklave und Herr mit= einander in der Kirche zusammen zu leben anfingen.

Also scheint mir die Verkündigung in der Form echter Arbeitsgemeinschaft das zu sein, was die Kirche als Trägerin des Lebens der Arbeit zubringen muß. Leben und Kirche gehören heute zusammen als Verbündete gegen die gesellschaftlich-rationale Arbeit, kraft der einzigartigen Tatsache, daß das Leben seine Beseelung heute nur der Wirksamkeit einer geistigen Gemeinschaft verdanken kann. Zum erstenmal sozusagen hat der Mensch von Haus aus keine durch die Arbeit gestaltete Seele. Ausgedörrt nach zehn oder zwanzig Arbeitsjahren hat sie verlernt mit einem Menschen oder mit anderen Er= wachsenen noch zusammen zu leben. Eine nüchterne Nutzanwendung daraus ist: niemals kann es die Aufgabe sein Fabrik-Kirchen zu gründen, den Betrieb als seelische Gemeinschaft aufzubauen, denn die einzelne Fabrik wird aufgelöst, wenn sie nicht rentiert. Es wäre also lächerlich, zu fordern, baß der Unternehmer mit seinen fünfzig Arbeitern zusammen lebt, als wären gerade sie durch ein Schicksal zusammengeschweißt. Der einzelne vergäng= liche Betrieb hat heute kein Pathos. Viele gute Leute, aber schlechte Musi= kanten wollen das zwar nicht einsehen und doch bekunden sie volle Unkenntnis der Welt in der wir leben muffen. Nur darauf kommt es an, daß von den Trägern aller Umter unserer Arbeitsordnung immer wieder in Freizeiten zusammengelebt wird, damit der Werktag und das Werkjahr dieser einorganisierten Menschen von daher erneuert wird. Wie die Abendmahls= gemeinschaft so ist auch die Arbeitsgemeinschaft der Freizeit geistiger Art, sie ist keine Veranstaltung bloßer Bequemlichkeit, es genügt nicht, daß man miteinander in einer solchen Freizeit lacht und scherzt und spielt, obwohl es auch dazu gehört. Die Arbeitsgemeinschaft hat vielmehr außer diesen Freuden auch eine geistige Last zu stemmen. Die Rlage des anderen sich ausreden und austosen zu lassen ist eine schwere Last. Deshalb bedarf die Arbeitsgemeinschaft der strengen Form und der überlegenen Leitung. Ich warne davor kirchliche Freizeiten mit erbaulichen Bibelftunden oder mit ge= mütlichen Jungfrauenkränzchen zu verwechseln. Der nüchterne Mann muß hier auf seine Rechnung kommen. Die Arbeitsgemeinschaft geistiger Art, die Lebensgemeinschaft geistiger Verflechtung zu schaffen, scheint mir der einzige Weg für die Kirche, wenn sie die Kirche bleiben und dennoch die Arbeit verklären will.

Mehr als den Maßstab hinhalten in lebendiger Weise hat die Kirche nie gekonnt. Sie hat das Pfarramt geschaffen in der Reformation und hat damit den modernen Fürsten und Gelehrten das Maß vorgehalten, wie der einzelne in seinem Berufe freudig leben und seine Kinder recht erziehen kann. Luthers große Tat ist die Schaffung evangelischer Pfarrhäuser gewesen. Die Kirche steht heute gegenüber der modernen Arbeitsordnung vor derselben Auf-

gabe. Die Kirche steht überhaupt immer vor derselben Aufgabe. Es ist also gar nichts Neues zu tun. Allerdings, was geschehen muß, muß anders aussehen als das, was bisher geschehen ist, gerade damit es dasselbe bleibt. Und wer die steinernen Gotteshäuser oder die Pfarrämter und Konsistorien für das Leben der Kirche hält, der mag sich vor diesem Neuen unbehaglich fühlen.

Was ist die Aufgabe heute, wo nicht die Kinderschule in Frage kommt, sondern das Leben der Erwachsenen? Nicht die christliche Schule, sondern der Weg abgearbeiteter Männer und Frauen in die Wirklichkeit der Zusammen-arbeit? Kein Bekenntnis kann man diesen Männern und Frauen abfordern, nur ihr Arbeitsleid und ihre Arbeitsleidenschaft berechtigen sie zur Gliedschaft in der neuen Gemeinde. Diese Menschen sollen dahin kommen stille zu werden, dann werden sie auch den gemeinsamen Gottesdienst am Ende wieder ersehnen und ertragen; denn sie werden dann im Leben miteinander ihre Angst voreinander und ihre Kämpferhaltung entspannt und gelöst haben. Denken Sie doch, wieviel Angst heute alle Klassen und Parteien voreinander haben! Davon suchen wir Heilung. Die Welt der Verbände kann heute nicht hören, sagte ich eingangs. So brauchen wir das brüderliche Gehör derer, die guten Willens sind, zu unserm Frieden.

Ich las neulich den Bericht über eine mitteldeutsche Industriefreizeit. Die Predigt gleich des ersten Abends begann mit dem schönen Wort: "Der herr ift in seinem heiligtum, es sei stille um ihn alle Welt." Mir scheint, daß alles, was wir heute besprochen haben, sich in der einen Erkenntnis vereinigt, daß wir diesen Satz heute in unserer Welt der Arbeit nicht an den Unfang stellen können, sondern daß wir den Weg zu diesem Wort neu bahnen muffen. Den Weg bis hin in das gelöste und geheilte Leben der Söhne und Töchter Gottes, der wirklichen Vollmenschen zu bahnen ist die Sendung der Kirche. Sie ist immer der Vorläufer, immer der Weg in dieser vorläufigen Zeit, sie ist nie selber die Erfüllung. Aber Gestalt muß sie auch und gerade als Vorläuferin gewinnen. Sie muß die Befreiung und das Freiwerden der Seele vom Panzer der Arbeit gestalten. Sie muß die Bunden der Kämpfer der Arbeit auswaschen und verbinden. Nicht Feste zu feiern im Tempel, sondern Samariter der arbeitsmuden Seelen zu sein ist die Bewährung in der Nachfolge des Erstlings, die von uns als den Baufteinen der leibhaftigen Kirche gefordert wird. Und es gibt Magnahmen, die diese Forderung der Verwirklichung zuführen. Und von Magnahmen hatte ich hier sprechen wollen! Ist es zuviel gehofft, wenn ich glaube, die Kirche werde die Rraft aufbringen, daß am Schlusse eines solchen gemeinschaftlichen Lebens von Menschen in Freizeit und Arbeitsgemeinschaft der Lärm übertont wird, daß man am Schlusse sagen, vernehmen und begreifen kann: "Der Herr ist in seinem Heiligtum, es sei stille um ihn alle Welt."

## Zeitfragen moderner Musik Bon Bolfgang von Bartels

Das ewig Unfaßbare, Unbegreifliche jeglichen künstlerischen Schaffens prägt sich und immer wieder von neuem ins Bewußtsein. Wahrhaftig un= faßbar, unbegreiflich scheint uns heute mehr denn je der Weg, den die mit lautem Geschrei aufs Schild erhobenen Verfechter des neuen Musikstils beschritten haben. Immer deutlicher sehen wir, wie ungeheuer viel Spreu sich dem Weizen hinzugesellt hat, so daß es unendlicher Mühe bedarf das edle Gut rein zu bergen. Doch scheint allmählich die Zeit gekommen die Spreu vom Weizen zu sondern; der Kampf um das musikalische Schaffen ist auf einem Punkt angelangt, wo die Entscheidung nach der einen oder der anderen Seite hin bald fallen muß. An bemerkenswerten Schöpfungen des vergangenen Jahres kann aufgezeigt werden, wohin der Weg führt, zugleich aber auch, wohin wir uns haben treiben lassen. Hindemiths "Cardillac" weist troß seinen offensichtlichen, ja groben Mängeln in eine reiche Zu= funft; Kreneks "Jonny spielt auf" dagegen hat durch den sensationellen Er= folg einer trübem Zeitgeist verfallenen Welt und Weltanschauung — viel= leicht gewollt, vielleicht nur ungewollt, wer weiß es? — so recht deutlich den Abgrund vor uns aufgetan und uns vielleicht im letten Moment von ihm zurückgerissen. In der reinen, also nicht opernmäßigen, sondern in den Konzertsaal und in das Haus gehörenden Musik sind die positiven Kräfte trop vielen Abirrungen noch deutlicher erkennbar, da die große Massensuggestion der Oper fehlt, das Blickfeld also weniger getrübt ist.

Krankt der "Cardillac" Hindemiths auch an dem schwer verkrampften Tert — ohne Musik wirkt er meist wie sinnloses Wortgestammel —, so sind musikalisch doch Ansätze da, die verheißungsvoll in die Zukunft weisen. Freilich nur Anfätze, denn einen wirklich neuen Opernstil zu schaffen ist Hindemith noch nicht gelungen. Aber er ebnete immerhin einer tatkräftigen Opernreform die Bege; denn im Gegensatz zu der mit dem Gesamtkunst= werke Nichard Wagners endgültig erreichten "ewigen Melodie" und der durch den Koloff des Bapreuthers bedingten epischen Breite schwebte ihm die Wiedereinführung geschlossener Formen in das dramatische Geschehen vor. Wir finden im "Cardillac" Arien, Duette, Ensembles, kurz alle jene Formen, die das Verständnis einer unpsychologisch sich gebenden Opernmusik erleich= tern. Es wird nicht illustriert, d. h. peinlich genau auch den Seelenregungen ber handelnden Personen nachgegangen, sondern innerhalb einer festumrisse= nen Form mehr unbekümmert musiziert. Eine derartige nurmusikalische Vitalität kann sich aber gerade in der Oper nur dann voll auswirken, wenn sie getragen ist von der schöpferischen Potenz des ethischen Verantwortungs= gefühls, ohne das die dramatische Seite der Oper undenkbar ist. Wenn 205 his man film

# Deben und Arbeit

## Eine Aussprache

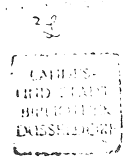
zwischen evang. Männern und Frauen auf dem 25. Kirchl. soz. Kongreß in Düsseldorf 1927



Hrof. Dr. jur. Dr. phil. Eugen Rosenstock, Breslau



Leipzig-Erlangen 1928 A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung, Dr. Werner Scholl preis 1 km.



## zweite össentliche Haupisersammlung im Planetarium zu Düsseldorf.

Vorfigender Supt. D. Meinberg = Diffeldorf:

Id eröffne die zweite Hauptversammlung und freue mich, auch einen Gruß von der Preissynobe, dem Rirchenfreis Daffeldorf, dem versammelten Kongreß bringen zu können. Es ist vorgestern abend von der Not der Düsseldorfer Gemeinde gesprochen worden. Ich selbst habe unter dem tiefen Eindruck gestanden, wie die Not uns hier padt und bewegt. Wenn wir keinen offenen Blick für die Not haben, haben wir auch keinen Blick für die Nettung. Aber auch wenn wir alle Reformen, die heute erwogen werben, burchführen könnten, würde es noch immer nötig sein, Samariterdienst an dem Elend unseres Volkes auf geistigem und körperfichem Gebiet zu treiben. Es wird immer heißen: Ihr sett ins Leben uns hinein, bann überlagt ihr uns der Pein! Gerade in unserer Synode ist die soziale Liebe eine sehr ausgeprägte Liebe. Die Rheinisch-Bestfälische Gefängnis gesellschaft will ben Gestrauchelten nicht nur Krücken barbieten, sondern sie will, daß sie als aufrechte Männer und Frauen wieder in die Gesellschaft eintreten können. Oft hat diese von Kliedner gegründete Gesellschaft auch reformierend, fördernd auf die Gesetzgebung eingegriffen. Wir möchten den jungen Menschen in Ratingen und im Dorotheenheim von Duffeldorf wieder Wege ebnen, daß sie mit Mut und offenem Gesicht wieder ins Leben schauen. Wir haben in der altberühmten Düsselthaler Unstalt und in Neudüsselthal bei Kaiserswerth die Stätte, no die angeknickten jungen Menschenpflanzen angebunden werden und nun auswachsen zur Höhe wie die jungen Tannen. Aber nicht nur biese Nachhilsearbeit wird in unserer Synode betrieben, wir haben in Kaiserswerth unseres treuen Fliedners Gründung. Kaiserswerth steht auf dem Grundsatz, daß es der Geist ist, der den Körper baut. Wenn wir an die 18 verschiedenen Schulspfteme in Raiserswerth benken, die ein Geschlecht von guhrern heranziehen wollen, dann danken wir Gott, daß wir eine so moderne, im besten Beist modern eingerichtete Unstalt haben.

Wenn ich das aufzähle, dann tue ich das nicht, um zu rühmen; im Gegenteil, ich stehe in diesem Puntte auch auf dem Standpunct, den die Sozialdemokratie gepredigt hat, von der verdammten Zu friedenheit, wenigstens von der verdammten Selbstzufriedenheit. Wir wissen, daß wir immer sernen wolsen und müssen und sernen deshald miteinander. Aber ich möchte aus unserer Arbeit hier in der Synode Ihnen das Wort des Apostels Paulus zurusen: "Darum, meine sieden Brider, seid sest, undeweglich und nehmet immer zu in dem Wert des Herrn, sintemal ihr wißt, daß eure Arbeit nicht vergeblich gewesen ist in dem Herrn." (1. Kor. 15,58.)

Das ist der Ernf von der Areisgemeinde Düsseldors.

## Leben und Arbeit.

Eine Aussprache zwischen evangelischen Männern und Frauen.

Es spricht zunächst: Dr. Mar Schlenker = Duffeldorf:

Meine sehr verehrten Damen und Herren! Den neuen Bersuch, die Erörterungen über das Thema "Leben und Arbeit" mit einer Aussprache zu beginnen, begrüße ich außerordentlich. Gibt er doch die Möglichkeit, eine breite Plattsorm sür die zusammensassenden Schlußaussührungen des Herrn Prosessor Rosenstock zu schaffen. Ich wünsche mit der Kongreßleitung von ganzem Herzen, daß die Aussprache ein wirkliches "Aussprechen" sein möge, daß auch das persönliche menschliche Bekennen voll und ganz zum Ausdruck kommt.

Uebrigens möchte ich hier einschalten, daß der Kirchlich-soziale Bund, wenn er so konkrete Fragen, wie die Rationalisierung in der Wirtschaft ober das Thema "Wirtschaft und Arbeit" zur Behandlung stellt, selbstverständlich auch bamit rechnen muß, daß Manner ber Wirtschaft, wie bies gestern Herr Dr. Helmuth Poensgen in einer Beise getan hat, der ich von meinem Standpunkt nur völlig beipflichten kann, zu den Problemen nüchtern und sachlich Stellung nehmen. Das rein Gefühlsmäßige muß bei solchen Erörterungen zurücktreten, und wenn ich gezwungen bin, da und bort manche Gedanten mit gewissem Nachdruck zu versechten, so wirklich aus dem ehrlichen Bemühen heraus, meine Aufjassung jo barzulegen, baß Arbeitgeber und Arbeitnehmer sich - unter Beherzigung der Gedanken, die gestern in so vorzüglicher Form der sehr verehrte Prasident des Kongresies, herr Geheinirat Seeberg, zum Ausdruck gebracht hat -, um Rahmen des Kirchlich-sozialen Kongresses zu einer wahren Arbeits und Gewissensgemeinschaft zusammensinden können.

Wenn sich vielleicht auch nicht auf allen Gebieten eine völlige lieber einstimmung wird herbeisühren lassen, zwei Tatsachen glaube ich für alle Herren, die hier das Wort ergreisen, in den Vordergrund stellen zu dürsen: Einmal die heiße Liebe zu Volk und Heimat, dann aber auch das ehrliche Ringen nach der richtigen Erkenntnis.

In dem verstossenen Jahrzehnt sind die Industriebezirte AgeinlandBestsalens der Schauplatz großer Ereignisse und gewaltiger Kämpse
gewesen. Das aus tausend Schlachten heimkehrende Herr nahm zum
großen Teil seinen Beg durch das hiesige Gebiet; wenige Jahre später
jolgte der Auhrkaups, der an die Opserwilligkeit der gesamten Bevölkerung stärlste Ansorderungen stelle. Inflation, Separatistenkämpse
und Bürgerkrieg brausten über die Stätten der Arbeit hinweg; Leidenschaften nurden ausgewühlt, Not und Elend reichten sich die Hand
und der Feind sorderte von dem enttäuschten, zermürbten und von
den Parteien hin- und hergeworsenen Bolt seinen Tribut. Trotz allem Ungemach haben wir die schwersten Krisen der Nachkriegsjahre überwunden. Wenn auch noch nicht alse blutenden Wunden vernarbt sind,
Ordnungssinn, Lebenswille und Lebenszuversicht und damit auch
Arbeitssreube sind in siegreichem Fortschreiten.

Arbeitsfreude? Mancher wird eine Fragezeichen hinter dieses Wort setzen oder wird entgegnen wollen, die Arbeits jr eude, diese notwendige Brücke zwischen Leben und Arbeit, sei schon da, aber die Umstände und die äußeren Bedingungen der Arbeit seien nicht durch weg dazu angetan, der wahren Arbeitsstreude Raum zu geben. Das Beitalter der Maschine lege sich lähmend auf alse Energien, es spatte den Menschen und lasse seine besten Triebkräste versümmern. Es verdunkele seine Arbeit wie sein Leben; die srem dbestimmt e Arbeit nehme einen immer größeren Umsang an, die selbst bestimmt und katzlichteit werde immer mehr gelähmt, der Spielraum der greien und tatzlichteit werde immer mehr gelähmt, der Spielraum der freien und tatzlichteit werde immer mehr gelähmt, der Spielraum der spielen und tatzlichteit werde immer mehr gelähmt, der Spielraum der steien und tatzlichteit werde immer mehr gelähmt, der Spielraum der steien und tatzlichteit werde immer mehr gelähmt, der Spielraum der steien und tatzlichteit eingeengt. Der Eigennutz grassiere, die Berzbindung zwischen Jbealismus und Realismus sei abgerissen. Alles Sittliche liege außerhalb der Arbeit, die selbst entseelt sei.

Herr Prosessor Sombart hat ja in seinen gestrigen, sehr geiste vollen, aber doch reichlich überspißten Aussiührungen die Worte gesprägt, der Arbeiter sei von seinem Werk getrennt, die Arbeit der großen Masse sei vergeistet und entseelt, wenn auch ein Teil der Arsbeiter noch hochqualisizierte Arbeit seiste. Wenn der Arbeiter in die Fabrik hineinkomme, so werde seine Persönlichkeit damit ausgelöscht, er sei eine Nummer und gebe gewissermaßen auch seine Seele in der Garderobe ab. Er falle nun in ein Shstem von Shstemen. Wenn alles richtig wäre, was Herr Sombart in seiner überaus sessellenden

Art ausgeführt hat, dann würde beispielsweise der beseelte Gansehert, von dem er sprach, weit über dem entseelten Chausseur stehen. Bom Standpunkt der Industrie aus hätten wir bei der weiteren Feststellung des Herrn Sombart, daß eigentlich nur die kleinbäuerliche Betriebssorm dem Bergeistungsprozeß entzogen ist und "seclsam" bleibt, allen Grund, uns darüber zu freuen, uns in so ausgezeichneter Gesellschaft, im Gesolge solcher Weggenossen zu sinden, wie ich sie hier in diesem Saale sehe, die sich alle nicht der kleinlandwirtschaftlichen und damit im Sinne Sombarts wohl menschenwürdigeren Tätigkeit zugewandt haben.

Gewiß hat herr Sombart ja auch auf die kulturfördernde Cigenschaft von Technik und Wirtschaft verwiesen und hervorgehoben, baß wir ohne Technif und Wirtschaft eben nicht das gesamte deutsche . Bolt ernähren könnten. Mir fiel bei jeinen Bemerkungen über ben technischen Entwicklungsprozeß und die mit ihm verbundenen Gefahren der Vergeistung und Entseelung als drastischer Beweiß für den gewaltigen Fortschritt, den wir doch in kultureller Beziehung unter dem Einfluß von Technik und Wirtschaft zu verzeichnen haben, die Tatsache ein, daß beispielsweise ber alte Raiser Wilhelm I. noch in ben 70er Jahren in bas Hotel zum "Russischen Hos" mußte, um ein Bab zu nehmen. Das Berliner Schloß verfügte nicht über eine solche Möglichkeit. Und dann benken Sie an die qualvollen, menschen= morbenden Stlavenarbeiten beim Pyramidenbau in Aegypten, denken Sie an die Buftande in vielen Betrieben noch vor 20 Jahren, und vergegenwärtigen Sie sich bemgegenüber einen modernen Betrieb, in bem der arbeitende Mensch Gebieter und König der Maschine ist. Und wenn Sie sich ben nach jeder Richtung hin verzerrten Film "Metropolis" ansehen und die dort wiedergegebenen Ereignisse mit ber tatsächlichen Lage vergleichen, jo haben Sie ein Bild darüber, wie außerordentlich schief diese Dinge vielfach gesehen werden. habe die Ueberzeugung, daß bei richtiger Würdigung die moderne Technik, die Maschine als Freundin und Erlöserin der Menschheit erscheint. — Auf diese Fragen werde ich späterhin noch gurucktommen.

Ich glaube der Aussprache die Wege ebnen zu helsen, wenn ich besonders hervorhebe, daß die Auffassung, wie wir sie gestern gehört haben, nicht etwa nur von Herrn Geheimrat Sombart vertreten wird. Ich könnte Ihnen eine Fülle von Gedanken anderer hervorragender Männer, die sich in ähnlichem Gleise bewegen, hier zur Kenntnis bringen. Ich will nur auf ein Wort von Hermann Bahr verweisen, der einmal aussührte, der Mensch sei zum willenlosen Knecht des Betriebes geworden, "sinnlos getrieben treibend, zwecklos bewegt ber wegend, verschluckt von . . . einer ewig kreißenden ewigen Leeren.

Karl Rautsky äußerte sich vor noch nicht langer Zeit im Anschluß an die jüngsten Schreckenstage in Wien im "Bormarts" Sahingebend. die moderne Gesellschaft könne ohne die Hydra des Lohnproletariats nicht leben, sie müsse sie immer wieder selbst hervorrusen und immer wieder verstärken, wenn sie existieren wolle. Ich verweise ferner auf das mit starkem Temperament geschriebene Buch Professor Rosen = stod's "Werkstattaussiedlung", das er vor fünf Jahren der Deffentlichkeit übergab. Professor Rosenstock führt in biejem Buch aus. ber Großbetrieb erzeuge Masse; er nehme jedem seiner 1000 Arbeiter ein Stud von seinem Menschentum und seiner Eigentümlichkeit. Die Raumfrage, Lebensfrage, Bererbungsfrage, biefe lettere geistig aufgefaßt, verlange gebieterisch ihre Lösung. Der Großbetrieb sei keine Lebensform für den ganzen Lebenslauf eines Arbeiters. Nicht die Art ober die Quantität der Arbeit und des Lohnes sei die neue Frage, sondern Zeit und Raum der Arbeiter. Der Arbeitsraum muffe wieber zum Lebensraum werden. Rojenftod verlangte bamals eine vernünftige Arbeitsweise, eine menschliche Lebenslaufbahn und ein gesetmäßiges Berufsnachrücken, das verwirklicht werden sollte burch Dekonzentration, burch einen Mittelweg zwischen Haus und Fabrik. Alle diese Kritiker, die ja noch beliebig vermehrt werden können, fordern, daß man den Arbeiter wieder nach Namen und Art ins Auge fasse, sie fordern gebieterisch die Wertung des Arbeiters als eines Menschen von Fleisch und Blut, nicht etwa nur als Faktor der Produktion, als eine Sache.

Im Grunde genommen, handelt es sich hier um eine Revolution der Individualität gegen die Masse. Die seelische Verknüpsung mit der Arbeit soll wieder hergestellt werden, ein Bemühen und ein Beginnen, bei dem wir uns von der Virtschaft und von der Industrie mit heißem Herzen an die Seite dieser Kritiker gesellen, um gemeinsam mit ihnen die Wege zu sinden und zu suchen, die zu diesem auch von uns in hohem Maße erwünschten Ziele führen.

Das sozial-psychologische Gesicht unserer gärenden Segenwart ist, wie diese wenigen Hinweise zeigen, außerordentlich kompliziert. Wir sind zudem, wie kaum ein anderes Volk der Erde, weltanschaulich gespalten. Unsere Kulturziele sind uneinheitlicher denn je. Simmel hat schon recht, wenn er in seinem Vortrag "Der Konslikt der modernen Kultur" ansührt: "Würde man heute die Menschen der gebildeten Schichten fragen, nach welcher Idee sie eigentlich leben, so würden die meisten eine spezialistische Antwort aus ihrem Beruf heraus geben, aber von einer Kulturidee, die sie als ganze Menschen und die alle Sonderbetätigungen beherrscht, würde man selten hören." Diese ganzen Fragen sind nun für unser gesamtes Volk um so wichtiger,

verknüpft ist. Es handelt sich hier nicht nur um leibliche, um physische Nöte, sondern sicherlich auch zu einem sehr großen, vielleicht sogar dem überwiegenden Teil um seelische Bedürsnisse, und da ist es verständlich, ja ein Verdienst der Kirche, mit allem Freimut diese schwierigen Fragen, die ties in das Schicksal unseres Volkes hineingreisen, offen zu erörtern. Gerade die Kirche spürt den Resley dieser seelischen Strömungen und Henmungen, und, ob sie will oder nicht, sie muß sich mit den treibenden Krästen auseinandersehen und sie verstehen sernen. Auch die Kirche ist, wenn ich so sagen darf, durch diese Strömungen und deren Resleye aus ihrer konservativen Einsstellung, die ihr ja eigen ist und auch sein muß, mehr und mehr ausgerüttelt worden, und zwar gilt de vohl sür die evangelische wie auch sür die katholische Kirche.

Den Fragen nach Sinn und Wesen der modernen Industriearbeit fann die Kirche auf die Dauer nicht ausweichen; sie muß sie zu deuten versuchen. Wenn ich recht verstehe, so sehnt die evangelische Kirche alle Aftivität auf dem Gebiete der praftischen Sozialpolitif ab. Was sie erstrebt, scheint mir mehr erzieherische Arbeit in der Richtung der Heranbildung bewußt evangelischen Führertums auch in den Kreisen der Wirtschaft zu sein, Weckung sozialer Berantwortlichkeit im Kirchenvolk überhaupt. Dieje Aufgabe ist ebenjo bant-· bar wie notwendig und jchwierig zugleich. Man kann auch Ber= ständnis dafür haben, daß der Schwerpunkt der Arbeit, wie es in bent amtlichen Bericht des rheinischen Sozialpfarrers heißt, einstweilen in der persönlichen Fühlungnahme mit der Arbeiterschaft liegen foll, wohl mit dem Zwed, zunächst einmal in der Arbeit jelbst Burzel zu fassen, nachdem es sich klar erwiesen hat, daß die im Leben auftauchenden Probleme ohne tiefgründiges Verständnis der Arbeitswelt nicht geklärt werben können. Dennoch glaube ich der einseitigen Festlegung nur eines Schwerpunktes widerraten zu sollen. Es kann boch immer nur darauf ankommen, ausgleichend, vermittelnd, versöhnend zu wirken, mitzuarbeiten und zu versuchen, die Birklich feit zu gestalten. Mit dieser Aufgabe fann es niemals in Gin flang gebracht werben, daß etwa von Seiten ber Rirde in idmebende große Arbeitstonflitte einge griffen und für diese oder jene Partei Stellung ge nommen wird. So fehr man auch Anhänger eines vrattifchen Tatchristentums sein mag, die Aufgabe der Lirche kann m. E in biesem Falle nur eine wirklich bienende fein, zu der sichertich der gange Opfermut echter driftlicher Liebe notwendig in

7

Die katholische Kirche bes hiesigen Gebietes hat sich gegen Ende des vergangenen Jahres mit der kapitalistischen Wirtschaftsordnung auseinandergeseht und ihre Leitsähe zur sozialen Berständigung, über die driftliche Berufsauffassung und bas moderne Wirtschaftsleben veröffentlicht. Kardinal Schulte hat mit aller Star heit ausgesprochen, "daß die auf Rapitalverwendung und Rapitalvermehrung eingestellte Birtichaftsordnung vom driftlichen Stand punkt aus nicht zu verwersen ist, daß aber ihr höchstes und lettes Biel jene Befriedigung ber Lebensbedürfnisse eines Bostes bleiben muß, die am ehesten geistige und sittliche Söhersührung verbürgt." Aber er bekämpst mit Recht "ben Geist des Erwerbs um des Erwerbs willen, des Gewinns lediglich um des Gewinns willen", den Mammenismus. Er unterscheibet bas Rapital als Trager ber Birtichafteordnung und ben Kapitalismus als technisches Wirtschaftsinstem von ber Gesinnung, die einseitig der Erwerbung und Nutung von Kapital auf Rosten der höheren Menschheitsziele dient. Aber der Rarbinal sieht auch in der Arbeit mehr noch als nur Voraussehung eines materiellen Daseins. Sie werde, tichtig aufgefaßt, zum hauptsächlichsten Mittel, die den Menschen von Gott gegebenen Anlagen und Gahigkeiten gur felbstbeglückenden Entfaltung zu bringen und ihre Betätigung zugleich in den Dienst der gesamten menschlichen Gesellschaft zu stellen, zunächst vor allem der Familie und des Volkes. Die katholische Kirche ist, worauf Herr Dr. Schurholt in seiner Schrift "Industriepadagogit" richtig hinweist, von jeher nie weitergegangen, als der Wirtschaft nur eine be= ichränkte Cigenwertung zuzuerkennen; anders die evangelische Rirche, die sich mehr und mehr den Fragen von Wirtschaft und Besellschaft zuwende. Beide Kirchen bemühen sich jedenfalls nicht ohne Erfolg, das gegebene Wirtschaftssustem mit dristlicher Ethik zu durchtränken. Für die evangelische Kirche darf ich hier auf die Ihnen allen bekannte Rundgebung des ersten verjassungsmäßigen deutschen ebangelischen Kirchentages vom 17. Juni 1924 zu Bethel verweisen. Dieser Aufruf an das deutsche evangelische Bolk setzt sich einerseits mit den Ericheinungen bes Lebens (Che, Familie, Schule, öffentliches Leben) auseinander, andererseits aber auch mit den Ausstrahlungen, Bedingungen und Gegebenheiten der modernen Arbeit", Die Arbeit", jo heißt es in der Entschließung von Bethel, "ist nicht einfach eine Ware, die man kauft und verkauft, sondern pflichtmäßiger Dienst am Bolksganzen . . Es muffen Kraft und Zeit zur Pflege des seelischen Lebens übrigbleiben." Auf die Ergebnisse der Stocholmer Weltkonferenz wird ja wohl noch in der Aussprache eingegangen werden. Diese hinneise schienen mir notwendig, um zu zeigen, daß die evangelische Kirche in ihrer bisherigen praktischen Tätigkeit schon die Verbindungslinie zwischen Leben und Arsbeit zu ziehen versucht hat, und wir wissen alle, daß sie sich auch von diesen Aussassiungen in der Prazis hat durchdringen sassen. Es ist nur eine konsequente Fortsetzung dieser Linie, wenn sie auf der Vaterländischen Kundgebung des Königsberger Kirchentages 1927 verkündete, die Kirche erstrebe, daß seder sich seiner Mitzverantwortung bewußt sei und sich für alles einsetze, was Volk und Staat stärke, bessere und sördere.

Man hat vielsach Immanuel Kant als den Philosophen des Protestantismus geseiert. Gerade er hat wiederholt darauf hin= gewiesen, daß der Gedanke der Verantwortung des einzel= nen für bas Bange in ben Bordergrund zu treten habe. Bie steht es aber heute um diese Berantwortlichkeit des einzelnen, in erster Linie bezogen auf das Gemeinschaftsleben der Arbeit? Die Berantwortung für die Gestaltung der sozialen Arbeits= bedingungen hat der Staat in der Mehrzahl der Fälle dem einzelnen abgenommen, dem Arbeitgeber wie dem Arbeitnehmer; ein außerordentlich schwerer Jehler, der sich bitter zu rächen beginnt. Ich gehe sogar soweit, in dieser leberwucherung des staat= lichen Apparates, der alles und jedes unter politischen Gesichtspunkten betrachtet und zu entscheiden strebt und baburch die Berantwortlichkeit der eigentlich Beteiligten ausscheidet und tötet, ben Krebsichaben unserer heutigen Zeit zu sehen. Wenn auf den wieder stärker in die Erscheinung tretenden Gruppen= egoismus verwiesen wird, der die Spannung zwischen der Lebensund Arbeitswelt vertiefe, so ist das doch vielleicht im Grunde genommen nichts anderes als eine Ericheinung der Selbsthilje. Bir muffen im sozialen Leben wieder mehr zu einer Selbit= verwaltung kommen, ju ftarkerer Bewegungsfreiheit, ju einer Aufloderung der jetigen Zwangsjaden, burch die die Selbstverantwortlichkeit des einzelnen für sich und seine Familie, die weithin ...interbunden ist, wieder hergestellt wird. Die wirtschaftliche Selbstverwaltung murbe auch die beiden Gruppen der Arbeitgeber und Arbeitnehmer stärker zusammenbringen, die Praftlinien des Lebens und der Arbeit miteinander vermengen und einen ehr= licheren Ausgleich der Spannungen ermöglichen. Die Schlichtungsbehörden werden auf die Dauer bei dem Beibehalten des heutigen Berfahrens diese Spannungen nur verstärken und das Beraniwortungsbewußtsein ber Beteiligten schwächen. Es ist ja außerordentlich bequem, einen anderen über diese so schwierigen Fragen entscheiden und einen anderen die Verantwortung für die getroffene Entscheidung tragen zu lassen. Ich weiß, daß auch manche Gewerkschaftssührer im Grunde diese Auffassung teilen; denn auch sie empfinden, daß durch diese Art die Verantwortungssreude der unmittelbar Vetroffenen unterhöhlt wird. Ich kann also gerade nach dieser Richtung nur mit sehr starker Einschränkung den Aussassingen folgen, die gestern abend Herr Albgeordneter D. Numm entwickelt hat."

Nach Cinschub einiger weiterer Bemerkungen über seine Beurteilungen des staatlichen Schlichtungswesens und Gegenwartsfragen der Sozialversicherung sährt dann der Nedner sort:

"Bon ausschlaggebender Bedeutung für unseren inneren Markt ist ja überhaupt eine gut bezahlte Arbeiterschaft, die das Streben hat, ständig ihren Lebensstandard zu erhöhen. Wir wollen uns doch darüber klar sein, daß der gute innere Markt im wesentlichent von der Kaufkraft des Arbeiters abhängt. Nach dem Berschwinden ber Bermögen, nach ber schmerzlichen Zertrummerung des Mittelstandes sind es wirklich nicht die sehr geringen Prozentsätze höherer, Einkommen, die befruchtend und belebend auf die Raufkraft bes Binnenmarktes, ber wieber bie ffartste Stute für jebe Aussuhrmöglichkeit bietet, einzuwirken in der Lage wären. Es freut mich in diesem Kalle besonders, mich hier in voller Webereinstimmung mit den Gedankengängen zu befinden, die Herr D. Mumm gestern abend zum Ausdruck gebracht hat. Der Kreislauf: Hohe Leistung, hohe Löhne, niedrige Warenpreise, hoher Lebensstandard, guter Binneumarkt, Ausfuhrmöglichkeit, findet immer seine stärkste Berankerung bei einer gut bezahlten Arbeiterschaft.

Auch der Unternehmer wird durch die Bucht der Berhältnisse von dem großen Antriedsrad mit sortgerissen, auch der Betried hat gewissermaßen seine eigenwilligen Geset, denen Unternehmer wie Arbeiter, vielleicht oft beide gegen ihren Willen, unterworsen sind. Auch der Unternehmer ist in seiner Arbeit nicht srei in dem Sinne, wie die Arbeiterschaft vielsach glaubt. Auch er ist abhängig von den Gesetzen seines Betriedes, ein Kind seiner Zeit und ein Diener zener großen Sachphramide, in die wir alse hineinzgestellt sind, dies um so mehr, je mehr Besit und Leitung auseinandersallen. Gerade die bekanntesten Unternehmernaturen und tüchtissen Vorkämpser deutscher wirtschaftlicher Tatkrast haben, wenn ich einmal in verdrämter Wuwendung bringen dars, ihren Lebensraum zugunsten ihres Arbeitsraumes mehr und mehr verkümmern sehen. Sie sind vielleicht in viel höherem Maße wirklich ein Opfer der

großen Kraftmaschine Arbeit geworden, als es die Arbeiteizeigeit vielsach von sich glaubt sagen zu mussen. Ich möchte übrigen's hier besonders hervorheben: Die Unternehmer werden doch immer wieder ergänzt aus den arbeitenden Schichten. Die Aussticasmöglichkeiten, die Herr Prosessor Rosenstock als erwünscht bezeichnet, sind gunstiger, als häusig angenommen wird. Je mehr ich mich mit bem Entwicklungsgang unserer Unternehmer vertraut zu machen vermochte, um so mehr befestigte sich in mir die Ueberzeugung, bag uns bie Verbundenheit mit unseren Arbeitern um so natürlicher und selbstverständlicher erscheint, je mehr wir uns das Auf und Ab der eine zelnen Familien und Generationen vergegenwärtigen. unserer Wirtschaft hat doch schon immer das Wort Bedeutung gehabt: "Freie Bahn bem Tüchtigen!" Ich will hier keine Namen nennen und auf keine Lebensschicksale eingehen - es würde zu weit führen -; ich stelle nur fest, daß ich eine große Bahl maggebender Wirtschaftsführer, denen heute das Schicksal Zehntausenber von Arbeitern anvertraut hat, zu nennen in ber Lage wäre, deren B ter oder Großvater noch als schlichte Arbeiter ihr Brot verdienten. Die Wirtschaft ist also nach bieser Richtung durchaus demokratisch und ermöglicht bem Tüchtigen und Leistungsfähigen, wie viele Beispiele zeigen, den Ausstieg. Familien verbrauchen sich zum Teil in wenigen Generationen, und aus bem Arbeiterstand, in ben sie teilweise zurücksinken, wachsen uns neue, schöpferische Personlichkeiten und Kührer zu.

Trifft es nun aber für die Arbeiterschaft, insgesamt gesehen, zu, daß sie immer mehr der Sklave ihrer Arbeit geworden ist? Ist es wirklich berechtigt, in so hohem Maße von der Arbeit als einer Last zu sprechen, die man ausatmend beiseite legt, wenn die Sixene, die die Beendigung der Arbeitszeit verkündet, ertönt, die es nicht sohnend macht, die besten Kräfte, die im Menschen schlummern, einzusehen, die keine Besriedigung mehr gewährt und die jeder ethischen Grundlage bar ist?

Ich halte diese Hinweise, die man immer und immer wieder, siedet, nicht nur sür außerordentlich übertrieben, sondern auch sür sachlich ungerechtsertigt. Ich kann mich des Eindrucks nicht erwehren, daß hier Romantiker ihre Hand im Spiele haben, die ihre Industriepädagogik viel zu deduktiv und viel zu stark ableiten. Ueberall, wo Ausgaben auftauchen, werden sie in Probleme versälscht. Gerade der Intellektuelle, der außerhalb der Arbeitswelt steht, spielt hier nicht immer — ich bitte das mit allem Freimut sagen zu dürsen — eine glückliche Rolle. Er sieht vielsach die Arbeitswelt zu sehr aus der Peripherie, übertreibt häusig gleichermaßen das Negative wie

das Positive. Er projiziert — wie ich es kürzlich sehr tressend ausgedrückt sand — zu stark sein eigenes Erlebnis auf die Seele der Arbeiterschaft und gibt dann diese Konstruktion als Bild auch der Arbeiterpsyche wieder. Gewiß handelt es sich hier um Ausnahme erscheinungen, und es liegt mir völlig sern, die sozialwissenschaftliche Arbeit der Gelehrten mit diesen Aussührungen etwa gering werten zu wollen oder anzutasten. Aber es wird mir jeder, der die moderne soziale Literatur in großen Zügen kennt, zugeben, daß in diesen Besobachtungen ein richtiger Kern liegt und, was das Beachtlichere und Gesährlichere ist, daß vornehmlich diese Literatur den Arbeiter ganz besonders beeindruckt. Es kommt zur Beurteilung der Sachlage doch in erster Linie auf die Träger des Berufes an, auf diesenigen, an die sich diese Gedanken richten.

Rein Zweifel: Große Teile der Arbeiterschaft sind innerlich von ben gekennzeichneten Ideologien nicht überzeugt. Wir bürfen nicht vergessen, daß eine neue Generation heranzuwachsen beginnt, die naturgemäß das Leben wie auch den Rhythmus der modernen Arbeit mit ganz anderen Augen betrachtet und mit anderen Gefühlen empfindet, als es die ältere Generation überhaupt vermag. neue Generation betrachtet zwar auch nicht alles als vollkommen, was ist, aber ich habe boch die starke Empfindung, daß sie, die in die moderne Technik hineingeboren wurde, den Konnex mit dieser Entwicklung gefunden hat und sie bejaht. Daß sie mit gesunden Instinkten gegen die "Verapparatung", die in einem überbevölkerten Industrieland wie Deutschland sicherlich unser Schicksal ist und bleiben wird, sich in ihrer Lebenswelt einen ihr abäquaten Ausgleich sucht und findet und auch der betrieblichen, beruflichen Arbeit den Sinn ablauscht. Sehr wertvolle Aufschlüsse hierüber enthält das jüngst veröffentlichte Buch von Hendrik de Man, "Der Kampf um die Arbeitsfreude", bas 78 ausführliche Berichte einfacher Arbeiter über ihre persönlichen Erlebnisse in der Welt der Arbeit und des Lebens enthält. Franz Robens hat noch in der Sonntagsausgabe vom 2. Oktober ber "Rölnischen Zeitung" in einem Aufsat, ber Ihrem Kongreß gewibmet ist, gerade bas neue Buch von Hendrit de Man so flar gekennzeichnet, daß ich mich kurz fassen kann. In diesen Berichten offenbart sich zwingend die Gefühlswelt des modernen Arbeiters und seine Gin= stellung zur Maschine, mit der er heute so eng verknüpft ist. In einem dieser Berichte heißt es: "Es gibt Stunden mit dauerndem, gleichmäßigem Gang, wo man mit Herrscherstolz und freude, die Hände auf dem Rücken, seine Maschine umwandert. Und ich habe wohl auch einmal in Gebanken mit der Maschine gesprochen: "Du mußt so, wie ich will". Ja, ich habe mich in das Zittern und Stöhnen der Maschine so mitunter hineingesponnen mit meinen Gedanken Eine verhaltene Wut finsterer Kräfte klang mir beraus, die ich zur Ohnmacht und Gesügigkeit gezwungen. Und ein andermal war dasselbe Summen ein lustiges und dankbares Lächeln der Maschine an mich, der ich ihr geholsen, die Schwierigkeiten und hindernisse, die störten, schrammten und schmerzten, zu beseitigen, sodaß sie frei lausen konnte."

Ich muß sagen, daß mir diese Aussasssungen richtiger zu sein scheinen als die gestern von Herrn Sombart vorgetragenen Gedanken aus dem Buch von Ford ("Ein Riesenunternehmen ist zu groß, um menschlich zu sein" usw.), denen der Redner für eine bechrationalisierte Wirtschaft allgemeine Geltung beimaß. Dieses Buch von Ford, auf das soviel verwiesen wird, ist nicht einmal für die amerikanischen Berhältnisse irgendwie maßgebend und richtig, noch riel weniger sür die Verhältnisse bei uns in Deutschland. Das Buch von Ford ist lediglich ein außerordentlich geschickt geschriebenes Reklamebuch, das er entweder selbst geschrieben hat oder sich schreiben sieß, um die Aufemerksamkeit auf seine Werke zu lenken. Im übrigen hat Ford seine Betriebe inzwischen vollkommen ums und auf Qualitätsarbeit einzgestellt.

In diesem Zusammenhang möchte ich es nicht unterlassen, Ihre Aufmerksamkeit auf den Bericht eines Mannes zu lenken, der mit großem Ernst und genauer Nenntnis auch unserer Berhältnisse Die Beziehungen zwischen Arbeiter und Unternehmer in Amerika noch fürzlich untersucht hat. Es heißt in diesem Bericht: "Die Beziehungen zwischen Arbeiter und Unternehmer erscheinen mir im ganzen betrachtet freundlicher, als es vielsach in Europa der Fall ist. beruht auf der beiderseitigen Charaktereinstellung. Dem Berhältnis zwischen beiden fehlt der vergiftende Unterton des Rlassenkampses, ber einen fortbauernden gespannten Kriegszustand zwischen beiden Faktoren bedeutet und hervorruft. Die Auffassung, als ob in der Arbeit schon an sich eine Ausbeutung liege, wird in Amerika ersett burch die, daß die Arbeit wirtschaftlichen Erfolg auch für den Arbeiter bedeutet und hiernach das Maß des Erfolges in jeiner Hand liegt. Es ist der Betriebsersolg, der beiden Teilen als Midtungsziel fortbauernd vor Augen tritt und sie hiernach auch auf einen gemeinsamen Weg führt." (Tänzler, "Aus dem Arbeitsloben Amerikas.")

Ich freue mich übrigens, daß Herr Sombart so stark unterstrichen hat, man vergäße ob des rührigen Lärms der Großen die Tatsache, daß 50 Prozent unserer Bevölkerung, ohne die Landwirtschaft zu berücksichtigen, in kleinen und mittleren Betrieben rätig ist. Selvit

wenn die Entseelung der Arbeiterschaft in den Großbetrieben — wie Herr Somvart vermutet — schon in der Garderobe wirklich stattfände, so ist nach seinen eigenen Worten demnach die Zahl derzenigen Arbeiter, die entseelte Arbeit leisten müssen, doch keineswegs ausschlaggebend.

Noch eine weitere Feststellung: Herr Sombart hat gestern mit Recht das Handwerk geseiert und hervorgehoben, wie sehr die Arbeit des Schneiders, des Schusters usw. die Möglichkeit geboten habe und auch heute noch biete, sich der Schöpfung des Werkes ihrer Hände auch persönlich sreuen zu können. Ich erinnere hier an die außersordentlich wertvolle Tagung des Deutschen Werkundes, die Ende September in Mannheim stattsand. Bei dieser Gesegenheit hat ein ausgezeichneter Kenner des deutschen Handwerks, Herr Dr. Meusch, zum Ausdruck gebracht, daß die deutsche Handwerkswirtschaft sich ständig auswärts entwickelt habe, daß von einer Verdrängung des Handwerks durch die Industrie nicht die Rede sein könne. Die Frage, ob es im Zeitalter der Maschine noch Sinn habe, sich mit dem Problem der Handarbeit abzugeben, müsse bejaht werden. So sehr seelenarm sind wir also auch nach dieser Richtung hin nicht geworden.

Ein Wort möchte ich in diesem Zusammenhang dann aber auch noch über die Kartelle und Syndikate sagen. Sie dürsen mir Glauben schenken, wenn ich feststelle, daß gerade die kleinen und mittleren Unternehmer, über deren Erhaltung wier uns freuen wollen, ihre Existenzberechtigung vielsach der Tatsache des Vorhandenseins von Kartellen verdanken. Wir wollen es also nach Möglichkeit untersassen, mit nicht zutressenden Gründen gegen Kartelle und Syndikate Sturm zu laufen.

Durch den falsch verstandenen Ford hat gerade in Deutschland die Anschaung Nahrung gesunden, die moderne industrielle hochwertige Arbeit stelle an den Geist immer geringere Ansorderungen. Die moderne Maschinenarbeit ist jedoch ohne einen besonders geschulten, besähigten und gebildeten Industriearbeiter überhaupt nicht den kar. Nicht ohne Grund hat sich die deutsche Industrie in den setzen Jahren den Fragen der Berussausbildung und schulung mit besonderem Eiser gewidmet.

e) Wegen der Kürze der zur Berfügung stehenden Zeit mußten die für den nachsolgenden Schlußteil des Bortrages beabsichtigten Aussührungen etwas zusammengedrängt werden. Wir glauben im Sinne unserer Leser zu handeln, wenn wir die Rede in ihrer ursprünglich vorgesehenen Fassung zu Abdruck bringen, selbst wenn dadurch der Charafter der Aussprache nicht so beutlich bleibt.

Woraus es der Arbeiterschaft im Betrieb heute im wesentlichen neben einem auskömmlichen Lohn und einer erträglichen Arbeitszeit ankommt, ift die Wertung als' Mensch und Berfonlichteit hier liegt allerdings noch ein großes Feld gemeinsamer Arbeit bruch. Manches hat sich jedoch schon zum Besseren gewandt. hier nur die Namen Arnhold und Riebensahm. Rotwendig ist sicherlich eine engere Fühlungnahme zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer im Betrieb, obwohl in bem modernen Großbetrieb auch hier Grenzen gesteckt sind, notwendig aber und vielleicht nicht minder wichtig eine "Werkstonpflege", die dem Arbeiter als Menschen gerecht wird. Es muß aber einmal darauf hingewiesen werden, daß diese Werkstonpflege nicht nur das Verhältnis zwischen dem Unternehmer und den leitenden Beainten einerseits und der Arbeiterschaft andererseits umschließt, sondern auch zwischen ber Arbeitnehmerschaft unb den Unterführern Arbeit. Ich möchte mir hier die Gebanken zu eigen machen, benen Dr. Winschuh in seiner Schrift "Die pshchologische Grundlage ber Berksgemeinschaft", die er auf Grund seiner praktischen Erfahrungen in einem großen Betrieb verfaßte, Ausdruck gegeben hat. Winschuh hebt hervor, daß in den Betrieben eine kluge Sozialpadagogik nötig sei. Er mißt bem Verkehrston eine außerorbentliche Bedeutung bei und sagt u. a.:

"Ein heftig erlittenes Unrecht im Betrieb macht oft den Arbeiter erst zum ganzen Marzisten, zum Marzisten auch des Gesühls, anstatt nur des Gehirns. Der Arbeiter muß daher das Gefühl haben, daß die Werksleitung unter allen Umständen auf gerechte und menschliche Behandlung drängt. Er darf die Firma möglichst nie im Unrecht sehen. Sehr zu empsehlen ist daher auch die Schulung der Betriebsbeamten in richtiger Haltung. Damit ist selbstverständlich kein nachgiebiges, schwächliches Vershalten gemeint, Disziplin muß der Kitt des Betriebslebens bleiben. Aber dieser Arbeitsdisziplin muß doch in stärkerem Maße die Arbeitsslameradschaft, das Bewußtsein der Mitarbeit zur Seite treten."

Was ist denn eine Betriebsgemeinschaft anders als die innere Berbundenheit der schassenden Menschen eines Werkes? Was bezweckt sie anders als eine Stärkung der Verantwortlichkeit gegenüber dem Werk und den einzelnen in ihm tätigen Kräften? Die Betriebsgemeinschaft ist nicht ein Ding an sich, das es etwa zu organisieren gilt — an Organisationen haben wir mehr als genug —, es handelt sich hier um nichts anderes als um die Weckung einer neuen Betriebsgesinnung. In dem Haus, in dem der Arbeiter schasse, soll er sich wohlsühlen, und

bazu ist es notwendig, daß die perfönlichen Bande des Zusammenlebens und Zusammenarbeitens gestärkt, wieder enger geknüpst werden.

Interessant waren mir übrigens auch Mitteilungen, die vor einiger Zeit der bekannte Sir Arthur Valsour im Nahmen einer Sitzung der deutschen Gruppe der Internationalen Handelskammer machte Er führte aus:

"Auch in England haben sich viele Gesellschaften gebilbet, die sich ausschließlich mit der Verbesserung und dem Studium der Arbeitsverhältnisse befassen. Der Herzog von York sorgt alljährlich für ein Lager im Freien, nahe am Meer, wo 200 Studenten von Universitäten und Hochschulen mit 200 jungen Männern aus der Arbeiterbevölkerung zusammen essen. Seinem Beispiel solgen jetzt viele Söhne britischer Industrieller und richten nach demselben Muster Lager aus den bei ihnen beschäftigten Arbeitern ein. Wenn diese Bewegung weiter zunehmen sollte, was sehr wünschenswert wäre, so wird sie zweisellos einen großen Einsluß auf die Zukunst und auf die gute Zusammen arbeit zwischen Arbeitgeber und Arbeitznehmen, wenn die vorhanden sein sollte und die vorhanden sein muß, wenn die Produktion steigen, damit also auch eine weitere Erhöhung des Lebensstandards ermöglicht werden soll."

Das Gefühl der Verbundenheit wird zweifellos eine starke Stütz erjahren, wenn es ähnlich wie in England zur Gewohnheit wird, die Arbeitersöhne mit den Söhnen der Unternehmer und Werksleiter zu gemeinsamen sportlichen Veranstaltungen, ja zum mehrwöchentlichen Zusammenleben in den Ferien zusammenzubringen. Der Arbeiter hat ein besonders feines Empfinden dafür, ob wir bereit sind, ihm auch die gesellschaftliche Gleichberechtigung zuzuerkennen. mich daher in hohem Maße, daß das, was in England unternommen wird, schon seit einigen Jahren bei uns in Uebung ist. Bei Herrn Urnhold beispielsweise kommen die Söhne unserer Generaldirektoren mit den Arbeitersöhnen in engste Fühlung. Sie arbeiten, essen und schlasen mit den übrigen Lehrlingen zusammen, sportliche Fahrten - ich erinnere an bas neue Segelschiff "Glückauf" - werden gemeinsam unternommen. Ich habe durchaus die Ueberzeugung, daß die jo heranwachsende Generation dem Klassenhaß nicht mehr zugänglich sein wird, daß die kamerabschaftliche Verbundenheit in der Jugend sich später zu einer Betriebsverbundenheit im Werk entwickelt.

In der Pflege dieser Berbundenheit erwächst indirekt den Gewerksichaften und Arbeitgeberverbänden, direkt den Betriebsräten ein dankbares Betätigungsseld. Nur so kann die Brücke zwischen Leben und Arbeit in der Form von "Arbeitsfreude" wirkungsvoll

geschlagen werden, können sich die Kraftlinien des Lebens und der Arbeit inniger miteinander vermengen, als es heute der Fall ist. An der Erhaltung der industriellen Produktionskraft darf natürlich nicht gerüttelt werden. Sombart hat einmal tressend gesagt: "Sittlich sein wollen auf Kosten des ökonomischen Fortschritts, ist der Ansang vom Ende der gesamten Kulturentwicklung". Das Arbeitsethos kann aber auch ohne Gesährdung des ökonomischen Fortschritts gestärkt werden, wenn in der Zielrichtung gearbeitet wird, die ich soeben andeutete. Mit der Herbeisschrung der lebendigen Verbundenheit zwischen Arbeiter, Werk und Wirtschaft wird das gerade hier im Ruhrgebiet so bedeutungsvolse Wort von Alsred Krupp erneut zum Ruhen von Heimat, Volk und Baterland seine Richtigkeit erweisen:

"Der Zweck ber Arbeit soll das Gemeinwohl sein; dann bringt Arbeit Segen, dann ist Arbeit Gebet."

Diesem Kruppschen Lebensgrundsat möchte ich aber noch unter den Nachwirkungen der erhebenden Feiern zu Ehren unseres Reichspräsidenten einen Sat anfügen, der mir ebenfalls geeignet erscheint, bei richtiger Ersassung Klassengegensätze mildern zu helsen: In seinen Erinnerungen "Aus meinem Leben" schreibt Hindenburg wörtlich:

"Das einsache, um nicht zu sagen, harte Leben eines preußischen Landedelmannes oder Offiziers in bescheidenen Verhältnissen, das in Arbeit und Pflichterfüllung seinen wesentlichen Inhalt fand, gab naturgemäß unserem ganzen Geschlecht sein Gepräge."

Und wenn wir uns alle, Unternehmer und Arbeiter, in dem einsachen Bekenntnis sinden, mit dem Hindenburg vor der Schlacht bei Tannenberg seinen Tagesbesehl schloß:

"Wir wollen zueinander Vertrauen fassen und gemeinsam unsere Pflicht tun",

jo ist mir um die Entwicklung unseres beutschen Bolkes und unseres Vatersandes nicht bange.

### Gewerkschaftssekretar Rarl Duden = Duisburg:

Wenn zu dem heutigen Kongresthema je ein Vertreter von Arbeitgebern und Arbeitnehmern gebeten wurden, als erste das Wort zu ergreisen, dann hat das sicher den besonderen Sinn, daß gerade sie, die in erster Linie mit der Arbeit in sebendiger Jühlung stehen, aus ihrem Blickselbe heraus eine Darstellung des Verhältnisses von

Leben und Arbeit zueinander geben und ihre persönliche Stellung dazu bekennen sollen. Dabei werden Sie von mir, dem einsach denkenden Mann aus dem Arbeiterstande, nicht eine wissenschaftlich exakt begründete Abhandlung erwarten, sondern ein freimütiges persönsliches Bekenntnis der im praktischen Arbeitsseben gewonnenen freien Erkenntnis.

In der Arbeiterschaft findet man heute zwar nicht allgemein, aber boch weithin die Anschauung verbreitet: man muffe arbeiten, um zu leben. Dabei benkt man an die Arbeit als an. einen unangenehmen, brudenben, wenn auch unvermeiblichen Amana, bem man sich nicht entziehen könne, wenn man sein Leben friften, wenn man überhaupt seine Existenz aufrechterhalten und nicht verhungern wolle. Nicht selten benkt man auch in dem Sinne, bag man zwedmäßigerweise arbeiten, vielleicht gar verstärkt arbeiten musse, um leben zu können, wobei es vorkommt, daß man unter "leben" genießen versteht. Unter benjenigen, die bie Arbeit als brückenden Zwang empfinden, ist die Erkenntnis der Motwendigkeit der Arbeit sicher burchweg vorhanden, aber ihr Leben verläuft vielfach dergestalt, daß daraus häufig die Anschauung erwächst: man lebt nur, um zu arbeiten. Das zeigt sich aber weniger in einer entsagungsvollen Ergebenheit in bas Schickfal, sonbern man betrachtet das vielmehr als einen beklagenswerten Rustand, den abzuändern nicht in der Macht der Betroffenen liegt.

Demgegenüber steht allerdings die Anschauung, daß der Zustand bes Unterbrückt- und Erniedrigtseins befämpft werden musse. Hierbei begegnen sich die beiben großen Lager der Arbeiterbewegung in Deutschland, obgleich sie sich in Ziel und Weg unterscheiben. Die einen haben die Parole bes Rlassenkampfes, bes Rampfes ber Unterbrückten gegen die Unterbrücker, der Ausgebeuteten gegen die Ausbeuter, ber Besitslosen gegen die Besitzenden, bis zu deren Beseiti= gung. Die anderen fampfen um die gleichberechtigte Gingliede= rung bes Arbeiterstanbes in Staat, Gesellschaft und Wirtschaft. Die einen leben in materialistischer Auffassung bes-Seins, die a: ren bekennen sich zur dristlich en Weltanschauung. Die Ur fache ihres Rampfes ist bei beiden Richtungen die gleiche: der vorhandene Zustand des Arbeitslebens, die Lage des Arbeitsverhältnisses, der Abstand und Kontrast zwischen Leben und Arbeit. Aber die Unterschiedlichkeit der Kampstellung ergibt sich sogleich aus der verschiedenartigen Auffassung bes Lebens und ber Arbeit. Gegenüber den einen, die in der Arbeit einen Zwang sehen, die ihre Arbeits= traft als Ware so teuer als möglich zu verkausen trachten und für bie Leben nur Existenz und Genuß bedeutet, stehen die anderen, welche die Arbeit nicht als eine Ware ansehen, die man kauft und verkauft, sondern als pslichtmäßigen Dienst am Volksganzen und die im Leben ein höheres Ziel erblicken, als das des Lebensgenusses, die den göttlichen Ursprung des Daseins aller Dinge anerkennen und deren höchstes Ziel des Lebens das Neich Gottes ist, die verstehen, warum es zugleich heißt: Bete und arbeite!

Wenn aber Moses bas Leben als köstlich bezeichnet, bas voll Mühe und Arbeit gewesen ist, und Paulus erklärt: "Wer nicht arbeitet, foll auch nicht effen" - wie erscheinen uns bann biejenigen Menschen, bie nicht arbeiten, die etwa nicht arbeiten, weil sie zu essen haben, bie ohne Arbeit leben und genießen können, ober die eina nicht arbeiten, weil keine Arbeitsgelegenheit für sie vorhanden ist, die sicher gern arbeiten möchten, aber keine Arbeit finden. Die einen migachten göttliches Gebot, die anderen klagen über die Migachtung ewiger Menschheitsrechte. Das Christentum predigt die Pflicht zur Arbeit und die Reichsversassung anerkennt das Recht auf Arbeit. Wenn nun gewollter Müßiggang aller Laster Ansang ist, dann birgt die erzwungene Arbeitslosigfeit sicher die gleichen Gefahren in sich. Ohne Arbeit ist ber Mensch ein Schädling für die Gesamtheit, indem er andere für sich arbeiten läßt und so ihre Arbeitskraft ausbeutet. Richt die Rulassung bes freiwilligen Müßigganges und die Schaffung erzwungener Arbeitslosigkeit, sondern ihre Beseitigung sollte das Ziel im Zeitalter der Rationalisierung, d. h. wohl der Vernunftigung der Wirtschaft, sein!

Hür den Christenmenschen ist Arbeit nicht nur sittliche Pslicht, sondern höch ster Beruf, von Gott gegebene Aufgabe. Der Schöpfer hat uns in die Welt gestellt, damit wir sie durch unserer Hände Arbeit vollsommner machen und die Arbeit als natürliche Grundlage sür unsere eigene sittliche und geistige Vervollsommnung gebrauchen. Und der Zweck der Arbeit soll nicht das Eigenwohl, sondern das Gemein-wohl sein, dann bringt Arbeit Segen, dann ist Arbeit Gebet. So ist Arbeit auch mittelbarer Gottesdienst, wenn man mit ihr im Villen Gottes den Mitmenschen dient. Jedermann sollte lernen bei aller seiner Tätigkeit immer daran zu denken: Wie diene ich dem Ganzen, und nicht in erster Linie: Was berdiene ich dabei.

Wird aber nicht durch die moderne, auf Zweckhaftigkeit und Zweckmäßigkeit gerichtete Arbeitsgestaltung trop beabsichtigter oder vermeintlicher Vernünftigung der Wirtschaft das Bewußtsein des Berufs arg gestört oder gar zerstört? Jawohl! Namentlich dann, wenn die Wirtschaft Selbstzweck wird, wenn sie nur von mammonissischem und materialistischem Sinn beherrscht ist, wenn sie sich gegen sittliche Forderungen sozialer Gerechtigkeit sträubt und alles nur am Zweck der kapitalistischen Wirtschaft und nicht am Zweck des Lebens mißt, wenn sie nicht beachtet, daß der Mensch unendlich wichtiger ist alls alle Sachwerte.

Bir haben die Entseelung der Arbeit bestreiten gehört mit dem Beispiel des "beseelten Gänschirten" und des "entseelten Chausseurs". Die beiden Komponenten sind doch aus etwas sehr weit auseinandersliegenden Eden hervorgesucht, die solche Vergleichsmöglichkeiten nicht zulassen. Bleiben wir doch bei einem Beruf. Ich greise den Schlosser heraus und stelle denzenigen im klein gewerblichen Handwerksbetrieb gegenüber denzenigen im modernen Großbetrieb. Wer keine Vorstellung von der Arbeit eines Schlossers im Großbetrieb gegenüber derzenigen im Kleingewerbe hat, sehe sie sich einmal aus der Nähe an, dann wird er einen Begriff von der sortschreitenden Entseelung der Arbeit bekommen.

Wenn im modernen Betrieb der Arbeiter wirklich der König und Herr der Maschine wäre, wie hier behauptet wurde, dann müßte Tatsache sein, daß der Gang der Maschine, daß überhaupt der Maschinenbetrieb sich nach dem Arbeiter richtet. Ist es nicht vielmehr so, daß sich der Arbeiter nach der Maschine zu richten hat? So ist der Arbeiter nicht König und Herr, sondern tatsäch= lich Sklave der Maschine.

Läßt sich aber die Entseelung der Arbeit nicht aushalten, dann messe man die notwendige Dauer der Arbeitszeit nicht allein an der augenblicklichen Extragsfähigkeit der Wirtschaft, sondern man denke auch an die Erhaltung der Arbeitskraft für die Zukunft in der Weise, daß Kraft und Zeit zur Pflege des seelischen Lebens übrig bleiben

Aber hängt das Schwinden des Berufsbewußtseins nicht auch mit der allgemeinen Entwertung der Arbeit zusammen, die mit der Geringsichätung und Mißachtung der körperlichen, der einsachen Muskelarbeit begonnen hat? Sicherlich sind auch daraus die Forderungen mach Wehrbewertung von körperlichen Arbeitsleistungen entstanden, dis sie in einer Umrechnung aller Arbeit in Märk und Pfennige endeten. Mußte nicht Jesus schon predigen: "Der Arbeiter ist seines Lohnes wert" und Luther verlangen, auch den armen Mann Luft und Raum gewinnen zu lassen zu leben? Der Glaube an den Adel der Arbeit, das Edle in der Arbeit, ist nicht zuerst bei den Arbeitenden verloren gegangen, sondern die Richtarbeitenden haben vorher diesen Glauben erschüttert und zerstört.

Nun ist die Schicksalsfrage, Arbeit und Leben wieder zusammen= zubringen, die Arbeit wieder zum Beruf zu machen. Sehen wir in jeder Arbeit einmal wieder Lebensarbeit, von Gott gefüllte Erfüllung des irdischen Daseins und geben wir der Arbeit wieder Heimatrecht und auch äußere Anerkennung. Geben wir der Arbeit wieder die ihr gebührende Ehre! Das deutsche Volk sebt in seinen Dichtern wie kaum ein anderes. Und doch sind zu stark in Richtbeachtung und Vergessenheit die Worte Freisigraths geraten:

"Wer ben wucht'gen Hammer schwingt, Wer im Felde mäht die Aehren, Wer ins Mark ber Erbe bringt. Weib und Kinder zu ernähren. Wer stroman ben Nachen zieht. Wer bei Woll und Werg und Flachse Hinterm Webstuhle sich müht, Daß sein blonder Junge wachse: Jedem Ehre, jedem Breis! Chre jeder Hand voll Schwielen! Chre jedem Tropfen Schweiß, Der in hütten fällt und Mühlen! Chre jeber nassen Stirn Hinterm Pfluge! - Doch auch bessen. Der mit Schäbel und mit Hirn Sorgend pflügt, sei nicht vergessen."

Geben wir der Arbeit wieder Ehre und auch Heimatrecht, d. h. Besitzecht in der Wirtschaft! Die Forderung der Besitzbeteisigung der Arbeitnehmerschaft ist nicht abzutun dadurch, daß man sich hinter weniger weitblickenden Arbeitern versteckt, die das angeblich selbst nicht wollen. Wer wünscht, daß Deutschlands arbeitende Jugend — die heranwachsende Generation — zukünftig auch von Heim at und Batersand singen möge, der sorge, daß ein wirksiches Heim und ein Stücken vom Land der Väter, auch ein Anteil des Werkes, dem ihre Kraft sich opfert, mit ihrem Leben verbunden wird.

Da kann Beruf geschaffen werden, wo man bodenständige Menschen schafft, sie in ihrer Menschenwürde achtet und anerkennt und als gleichberechtigte Glieder auch in der Wirtschaft mitwirken läßt. Darum die Forderung der Anerkennung und Eingliederung des Arbeitersstandes.

Nicht nur Klassenkamps, sondern auch Herrenstandpuntt und Knechtseligkeit müssen verschwinden. Christen sollen nicht der Menschen Knechte werden. Christliche Gesinnung bedeutet für den Arbeiter nicht seiges Zurückweichen oder träges Sichfügen in unwürdige Verhältnisse. Christus gibt denen ein gutes Gewissen, die für sich und ihre Arbeitsbrüder um Arbeitsverhältnisse kämpsen, die ihnen die Freiheit zu einem menschenwürdigen sittlichen Dasein, zu einem ordnungsmäßigen christlichen Familienleben geben.

"Im Schweiße beines Angesichtes sollst du bein Brot essen!" war ein Fluch, der aber doch, das sehrt die Geschichte, zum Segen für die Menschheit geworden ist. Lassen wir den Segen der Arbeit nicht verkümmern, helsen wir mit, ihn zu stärken.

Wenn und gestern morgen dazu das Licht der Erkenntnis gezeigt wurde, und gestern abend die Wärme der Begeisterung und anpacte, dann möge heute das Feuer der Liebe und entstammen für die Mithilse zur Erstrebung sozialer Gerrechtigkeit in Leben und Arbeit!

## Frau Oberin D. v. Tiling = Elberfeld:

Sie werden nicht von mir erwarten, daß ich die Frage "Arbeit und Leben" einzig von dem Standpunkte des Arbeitgebers und Arbeitnehmers ansehe, wie es meine beiden Vorredner natürlichersweise getan haben. Selbstverständlich haben wir auf einem Kirchlichsozialen Kongreß von der Arbeit zu reden, von der die Worte Arbeitzgeber und Arbeitnehmer sprechen. Aber auf einem Kirchlichsozialen Kongreß darf man doch auch von der sozialen Arbeit selbst reden. Auch bei ihr geht es heute um das Problem: Leben und Arbeit.

Ich möchte beginnen wie meine beiden Vorredner; zwar stehe ich nicht inmitten der Arbeiterkreise und doch weiß ich, wie oft hier bas Wort ausgesprochen wird: "Man will boch auch leben" — und damit meint man nicht die Arbeit, sondern bei Vergnügen, im Kleingarten, bei Spaziergang, Theater, Tanz, Sport und Kino will man leben. Für zahlreiche unserer Brüder und Schwestern im beutschen Vaterlande beginnt das Leben erst, wenn sie sich diesen Dingen hingeben. Die Arbeit ist nicht Leben. Aber bas ist boch offenbar ein ganz unhaltbarer Zustand: Die Arbeit ist losgelöst von dem eigent= lichen Leben der Menschen, sie steht unverbunden mit ihrem Leben ba. Die Arbeit "son Zeit lassen zum Leben". Man empfindet die "Arbeit" als einen Fluch, dem man durch "Leben" entgehen will. Und die Rationalisierung und Systematisierung der Arbeitskräfte läßt jeden einzelnen Menschen sich immer mehr vorkommen wie eine Maschine, die ausgenutt wird, soweit es nur geht. Man hat ja in bie Maschine "Mensch" Kapital hineingesteckt. Von hier aus versteht man die Dringlichkeit ber Forberung bes Achtstundentages, man will

nicht hemmungslos dem Maschinensein preisgegeben sein. Im Genere aber weiß man, daß dies alles nicht so sein sollte, man weiß, daß, das Leben, daß so losgelöst von der Arbeit gesebt wird, in Birtickteit kein Leben ist. Aber mir scheint, daß dies "Nicht men schliche" in der Arbeit, dies Gebrauchtwerden wie eine Maschine, gunz genau ebenso bleibt, auch wenn höhere Löhne gezahlt werden, weil der gute Stand des Lebens des Arbeiters im Interesse, weilder gute Stand des Lebens des Arbeiters im Interesse des Unternehmers siegt, seine Kaustraft wichtig sür den Betrieb wird. Wird etwa die Arbeit des Arbeiters dadurch menschlicher — ich wende mich gegen den ersten Redner —, weil man begreist, daß die Erhöhung seiner Kausstraft sür den Betrieb bedeutsam ist? Der gute Landwirt süttert auch seine Pserde gut und gibt ihnen einen guten Stall, weil das sür ihn vorteilhast ist. Das Menschlichwerden der Arbeit des Arbeiters müßte von einer ganz anderen Seite kommen, scheint mir.

Auf der anderen Seite — und nun spreche ich von uns anderen, die wir doch auch alle arbeiten und auch alle leben wollen — auf ber anderen Seite stehen die Menschen, die ihr Leben hineinlegen in die Arbeit. Die Menschen, die aus ihrer innersten Lebensrichtung heraus arbeiten, die ihr ganges Leben und ihre Arbeit einsehen um zu helsen, damit jene anderen leben können, und die nun von der Arbeit raftsos gejagt werden, weil sie sich an bem Nichtlebenkönnen ber anderen in ihrer Arbeit schuldig fühlen. Sie alle, die Sie hier auf dem Kongreß vereinigt sind, wissen, welch eine erschreckende Menge von Menschen, nicht nur jolche in praktischer sozialer Arbeit, nein, auch wie viele Beiftliche z. B. in jolch ein rastloses Gehetztwerden von der Arbeit um der anderen willen hineingegangen sind. Und in dieser Rastlosigkeit und Gehettheit (man nennt das: joziale Arbeit und soziale Alufgaben erfüllen) wird auch ihnen ihre Arbeit in ihrem drohenden und richtenden Charakter ein Fluch! Und auch aus ihrem Munde hört man das Wort: "Das ist gar kein Leben mehr, das ich führe, sondern es ist nur atemloje Arbeitshete. Es ist eine Arbeit, bei der kein Ende abzuschen ist. Je mehr wir tun, desto mehr tut sich das unübersehbare Feld der sozialen Not mit ihren immer neuen, immer wachsenden Aufgaben vor uns auf." Auch hier löst sich die Arbeit von uns jelbst, von unserem Leben los und ichaut uns an ale unser Beiniger. Auch hier zerbricht das eigene Leben an Der Matt losigkeit der Arbeit. Wie viele, viele Menschen gerbrechen heute fo an ihrer Arbeit, die sie scheinbar für andere tun aus der Tiese ihres Lebens. Ich denke an Lehrer, Erzieher, an jozial arbeitende Menjeben.

So ist für die einen ihre Arbeit nicht Leben, sondern Aluch, und sie suchen sich vor diesem Auch durch Abgrenzung der Arbeit zu

schieben. Ihre Arbeit steht da unvermittelt, ohne Verbindung mit ihnen selbst. Und die anderen, die ihre Arbeit scheinbar aus der tiessten Tiese ihres Seins, aus ihrem Gewissen heraus tun, das ihnen sortwährend von sozialer Schuld redet — auch ihnen wird ihre Arbeit zum Fluch, auch ihnen tötet sie das Leben, denn sie werden hineingehetzt in ihre Arbeit weit über die Krast des Menschen nach Leib, Seele und Geist. Irgend etwas muß hier falsch sein. Denn das wissen wir alse, das läßt die einen und die anderen nicht los, so sollte es nicht sein, unsere Arbeit sollte in enger Verbindung mit unserem eigensten Leben stehen.

So entsteht die Frage: Liegt es an der Arbeit oder am Leben, baß sie sich so weit auseinander begeben haben, daß Leben und Arbeit so auseinandergefallen sind? Dag bie Berspaltenheit unseres Daseins auch unser Leben und unsere Arbeit zerspalten hat, daß wir so spürbar merken, daß die Arbeit ein Fluch sein kann, ja, daß sie ein Fluch ist. Warum kann die Arbeit nicht zur Ginheit mit unserem Leben kommen, warum kann unser Leben sich nicht mit unserer Arbeit einen? Muß man die Arbeitsweisen, die Arbeitsgesete, die Wirtschaftssormen ändern, damit die Arbeit sich wieder einordne und Leben werde? Muß man vielleicht auch die soziale und alle andere Arbeit für andere Menschen in einem Achtstundentag gesetlich regelu, bamit man an ihr nicht zugrunde gehe? Ober ist es so, baß man zu leben verstehen muß, damit die Arbeit ihren toten, von uns selbst gelösten Sinn verliert? Muß die Arbeit so sein, daß sie in unser Leben aufgenommen werden fann, oder muß unfer Leben fo fein, daß es die Arbeit aufnehmen fann?

Alle Versuche, von der Arbeit her das Auseinanderklassen von Arbeit und Leben anzupaden, scheinen mir aussichtslos, ich sehe wenigstens auf diesem Wege keine Möglichkeit der Aenderung. Hat nicht z. B. der Bolichewismus die Wirtschaftsformen zerschlagen, um sie sofort wieder ebenso aufzubauen? Wissen wir nicht alle, daß das tief innerlich uns Jagende und Hetende auch durch einen Alchtstundentag für soziale Arbeit nicht aufhören würde. Aber vielleicht ist der umgekehrte Weg hier der richtigere: die ganze Frage vom Leben her zu untersuchen! Da stoßen wir sofort auf die Frage: Was verstehen wir unter dem "Leben", das in der Themenfrage der Arbeit gegenübergestellt wurde? Und es entsteht sofort die andere Frage: Rann die "Arbeit" sich mit jeder Urt "Leben" der Menschen fo verbinden, daß ihre Losgelöstheit von felbst aufhört? Kann bas Leben, das der Mensch sebt, dem seine Arbeit so oder so zum Fluche, zu einem Arbeitenmuffen, einem Zwang geworden ist, sich denn überhaupt mit der Arbeit einen? Wie kommt es, daß das Christentum der Welt eine andere Stellung zur Arbeit brachte? Wie fonimt es, daß in ihm sogar Stlavenarbeit eine Arbeit wird, die sich dem Leben eint? War die damalige Stlavenarbeit nicht schlimmere Arbeit als alle heutige Arbeit in den Fabrisen? Und wie tommt es, daß nur das Christenium so die Arbeit in die Sphäre des Leben s zu stellen weiß und so ihren Fluch aushebt?

Aber freilich, bas Leben, mit dem wir heute die Arbeit zu einen suchen, ist nicht das Leben, von dem das Neue Testament redet? Haben wir vielleicht beshalb keine Möglichkeit, die Arbeit in unser Leben aufzunehmen, weil unser Leben kein wirkliches Leben, sondern ein "Scheinleben" ist, bas in Wahrheit nicht "Leben" genannt zu werben verdient, sondern das die Apostel als Totsein bezeichnen würden? Welches ift ber Charafter dieses Lebens? Ist es nicht der, daß wir in der Gelöstheit von Gott auch in eine unaufhebbare innere Gelöstheit vom Mitmenschen hineingeraten sind; daß ein jeder Mensch heute aus seiner eigenen Gesetlichkeit heraus leben, sich nur aus sich selbst bestimmen will. Es ist ja nur ein populärer Ausbruck bafür, daß man "sich ausleben" will. Rennt man nicht Leben, wo man "sich" lebt. (Jesus fagt: Wer fein Leben leben.will, ber wird es verlieren.) Wir preisen es einander ja an als das Höchste, daß jeder Mensch sich selbst aus eigener Freiheit bestimmen und dem leben soll, was er fraft eigener schöpferischer Autonomie für die Wahrheit erkennt. Dazu erziehen wir unsere Kinder, das ist das Evangelium unserer Tage. Wir erdreiften uns, das "evangelische Freiheit" zu nennen! Der in sich felbst stehende, der aus sich allein sich bestimmende Mensch aber ift der von anderen Menschen gelöste, einsame Mensch. Wo aber der Mensch sich vom andern Menschen in der Tiese löst, da verliert seine Arbeit Sinn und Zweck, da muß sie sich von seinem Leben lösen, da wendet sie sich gegen den Menschen felbst und gegen bas Scheinleben, bas er führt. Die Arbeit ist dann mithineingezogen in die Psoliertheit und Zerspaltenheit unseres Daseins, des jogenannten Lebens, das wir führen, und das vom Christentum her Tod genannt wird.

Aber warum kann die Arbeit sich in das Leben der aus sich selbst lebenden Menschen nicht einsügen? Weil die Arbeit, d. h. doch das Tun des Menschen, nur da Sinn und Zweck bekommt, nur da den Charakter des Fluches verliert, wo der Mensch sein Aussichen und seine Selbstherrlichkeit aufgibt und ein Leben der inneren Gebundenheit an den Mitmenschen führt, d. h. da, wo er im Glauben an Gott und dem anderen Menschen seinen Bruder, seinen Nächsten gefunden hat. Arbeit will getan sein als Dienst am andern sür den andern. Sie will getan sein aus dem Wissen um die verantwortliche

Gebundenheit der Menschen aneinander. So meint es Luther, wenn er und fehrt, in unserer Arbeit unseren Beruf, unsern Dienst in verantwortlicher Bindung der Menschen aneinander zu finden. Gben genau die Arbeit, die uns aufgegeben ift in diesem irdischen Leben, zu tun als bas, wozu Gott mich ruft in der Verbundenheit der Menschen untereinander. Jeder bleibe in dem Beruf, barinnen er berufen ift, fagt Paulus, und meint damit die Stlaven! (Und es gab boch bamals auch Fabrifarbeiter!) Das Dienstmädchen soll in seinem Rehren bes Zimmers seinen Beruf erkennen. Aber umgekehrt steht fo auch der Arbeitgeber in verantwortlicher Bindung seinem Rächsten, seinen Arbeitern gegenüber. In solcher Gebundenheit im Glauben an den andern Menschen ist es nicht möglich, daß der andere für mich nur eine Maschine ist, deren Arbeitskraft aufs äußerste ausgenutt werben muß. Der Arbeitgeber fann dann bem Arbeiter nicht beshalb bessere Lebensbedingungen schaffen, weil das nugbringend für bie Wirtschaft ift, sondern bann weiß er: hier steht mein Rächster vor mir, an bem ich verantwortlich gebunden bin. In der Gebundenheit an Gott und in ihr allein muß der eine vom andern, hört der eine ben andern, kann der eine für den andern nicht mehr Mittel bes eigenen besseren Ergehens sein. Die Arbeit hört dann auch aufunmenschlich zu sein; sie wird Arbeit, die der Mensch als Mensch, b. h. in der Gebundenheit an den andern, nicht mehr in Freiheit tut, d. h. nicht mehr in der Freiheit, die nur auf sich stehen will, die ein Leben in der Nutgebundenheit an dem anderen Leben will. So meint es Luther, und so meint es bas Neue Testament.

Aber nun die andere Seite! Die sogiale Arbeit, die uns heute auch unser Leben zu nehmen droht. Warum löft sich denn auch hier die Arbeit von unserem Leben und wird zu unserem Peiniger? Tun wir denn nicht hier all die Arbeit um der anderen, willen? Ich möchte die Gegenfrage stellen: Hat sich die soziale Arbeit nicht weithin vom Bruder, vom Nächsten gang abgelöft? hat Stöder ober Bobelschwingh fie benn so getan, wie wir fie heute tun? Ift benn bas, was uns so treibt und hett, nicht etwas gang anderes, als was jene brängte? Sie waren boch feine gehetzten und gejagten Menschen, wie wir es sind! Mir scheint, daß das Motiv unmerklich bei uns verschoben murbe. Mir scheint, uneingestanden glauben wir heute alle an die Ideale Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit. Wir hängen ihnen nur ein driftliches Mäntelchen um. geben, so scheint mir, im Grunde alle babon aus, bag alle Menschen gleich sind, gleichen Besitz und gleichen Bildungsftand haben. sollten. Deshalb fühlt sich jeder halbwegs anständig, d. h. jeder sozialdenkende Mensch, der etwas mehr sogenannte Bildung hat, etwas mehr Besit

hat als der andere, im Grunde nicht bagu berechtigt und nicht gang wohl dabei in seiner Haut. Wie oft hören wir es heute aussprechen von Menschen, die eiwas mehr Getb und Aleider haben, bag der Gedanke, daß andere nicht dasselbe haben, fie nicht zur Unbe kommen läßt. Ueberall in unserem Bolke suhlt man fo. Jeder trägt Diesen Punkt in sich, wo er sich schuldig weiß: ich besitze etwas und bürfte boch eigentlich nicht mehr haben als die anderen. Können wir Besitz benn wirklich noch vor und rechtsertigen? Spricht bies nicht mit bei unserem Eifer in der sozialen Arbeit, daß wir uns in unserm Stand und Besit unsicher, ein wenig schuldig fühlen? Will nicht jeder mit seinem Sozialsein, seinem sozialen Tun, sein Gewissen so ober so beruhigen? Muß nicht darum jeder halbwegs anständige Mensch -- garnicht allein jeder Christ -- heute jozial sein, sozial benten? Sind nicht auch wir evangelischen Christen heute samt und sonders immerfort in der Versuchung, durch sozialsein unsere Gerechtigfeit bor Gott zu schaffen, uns unfere Gerechtigkeit an unferem Sozialsein zu messen? Wo aber bei unserer Arbeit so etwas mitspricht. da stehen wir ja auch in der Gelöstheit vom Bruder, da finden wir den Weg zu unserem Bruder nicht, da löst sich die Arbeit, die nur scheinbar um des anderen willen getan wird, von uns felbst.

Aber dazu kommt ein anderes: uns heht in die soziale Arbeit auch der Gedanke, daß wir meinen, alles Clend und alle Not in der Welt durch unsere soziale Arbeit aufheben zu müssen und zu können. Wir haben doch in unserer Frauenarbeit so gedacht: "Hätten wir nur so und soviele Heime, dann braucht tein Fabrifmadden mehr Rot zu leiden." Ober: "Wir muffen soviele Krippen einrichten, daß kein kleines Kind mehr verwahrlost wird." Das heißt: durch soziale Arbeit bas Reich Gottes auf Erden schaffen wollen. Wie sehr auch wir in solchen Gedanken befangen sind, dafür hat uns doch wohl die Konferenz in Stockholm die Augen geöffnet. Da sahen wir doch, was es heißt, durch soziale Arbeit das Reich Gottes auf Erden schaffen wollen. Solche, vielleicht oft uneingestandene, Gedanken aber find der Grund für unjere Arbeitshetze. Denn je gründlicher man jozial arbeiten will, je ernstlicher man jeder Not auf Erden abhelfen will, in desto unabsehbare Ferne rückt das Ziel. So entsteht die Unrast, ber Betrieb ber sozialen Arbeit, das jagende Gefühl, noch nicht getan zu haben, was man zu tun verpflichtet mare. Go wird die icheinbar für ben andern geleistete Arbeit unser Beiniger, der uns nicht gum "Leben" tommen läßt!

Wo ist hier Hilfe? Finden wir sie nicht auch hier allein in dem Glauben, der uns den Mitbruder wirklich zum Bruder macht, an den wir verantwortlich gebunden sind, und der uns tropdem davon erlöst, durch Arbeit für ihn unsere Gerechtigkeit schafsen zu wollen, oder das Reich Gottes herbeisühren zu wollen. Wir haben die Hilse allein durch den Glauben, in dem mein Verhältnis zu Gott und zum Bruder, zum Nächsten, der mir begegnet, in eins zusammengebunden ist in der Liebe. Hierdurch allein sind auch wir davon besreit, "unmenschlich" zu arbeiten. Dann erkennen wir im Glauben die Unendlichseit der Ausgabe der Liebe, anerkennen dies, daß die Liebe zum Bruder nie zu Ende geführt werden kann, daß es im Unglauben geschieht, wenn wir das meinen. Wir wissen im Glauben, daß wir immer Schuldner an der Liebe bleiben müssen. "Seid niemand nichts schuldig, denn daß ihr euch untereinander liebet."

Arbeit kann getan werden in der Joliertheit der Menschen, ober aus der Gebundenheit der Menschen aneinander. In dem einen Fall ist sie sinnlos, hört sie auf, Arbeit im driftlichen Sinne zu sein, geschieht sie lediglich um meinetwillen, im andern Fall bekommt sie Sinn, ordnet sie sich ein in unser Leben. So hängen Leben und Arbeit auf das engste miteinander zusammen. So wie der Mensch sein Leben lebt, ift seine Arbeit. Die Arbeit bes Menschen bekommt einen Sinn, der wirklich lebt. Die Arbeit, das Tun des Menschen verliert seinen Sinn, der kein wirkliches Leben lebt. Wenn wir alle ein wirkliches Leben lebten, so ware auch die große Liebe bei den Menschen, bei Arbeitgebern und Arbeitnehmern da, und soziale Arbeit wäre nicht mehr nötig. So aber ist es nicht unter uns. Darum muffen die, die da glauben, immerfort daran erinnern, daß der andere Mensch auch im Berhältnis von Arbeitgeber und Arbeitnehmer mein Bruder ift, daß aus solcher verantwortlichen Bindung an den andern, aus der Anerkennung des Arbeiters als unsern Nächsten, allein Wege gefunden werden könnten, ihm zu helfen, daß auch seine Arbeit sich wieder einordnet in sein Leben, freilich nicht ohne daß auch er sie einfügt in ein Leben der Gebundenheit an Gott im Glauben. (Beifall.)

# Fräulein Agnes Möhrke-Berlin-Wilmersdorf (Verband weibl. Handels- und Büroangestellten):

Wegen der Kürze der Zeit möchte ich mich nur mit einer Frage auseinandersetzen, die von dem ersten Hedner angeschnitten worden ist. Es wurde gesagt, daß die sozialen Einrichtungen, wie Schlichtungsbehörden, soziale Versicherungen usw., das Selbste verantwortsichkeitsgesühl der Arbeiterschaft beeinträchtigen. Dieser uns oft entgegengehaltene Standpunkt verdient es, daß man sich sehr eine gehend mit ihm auseinandersetzt. Ich gehöre der christlichenationalen Gewerkschaftsrichtung an. Wir wissen, daß jeder Arbeitnehmer bis zu einem gewissen Grade selbst verantwortlich ist sür sich und seine

Familie, die er zu versorgen hat. Aber gerade, weil ihm diese Selbstverantwortung nicht abgenommen werden kann, erwächst ihm die Ver pflichtung, dafür zu forgen, daß diese Selbstverantwortung in Bahnen kommt ober jo ausgeübt wird, daß sie die höchste Fürsorge sur sich und für die anderen erreicht. Es ist eine Pflicht bes Arbeitnehmers, bas Berantwortlichkeitsgefühl, bas er in sich trägt, ber jegigen Beit anzupaffen. Wir leben heute in einem Zeitalter des Kollettivismus, alles, aud; die Industrie schließt sich zusammen, um jo am besten die eigenen Interessen zu vertreten. Auch die Arbeitnehmer, die selbste verantwortlich für sich sind, muffen sich zusammenschließen, um ihren einheitsichen Willen dem andern Willen entgegenzusetzen. Go kann man sagen, daß heute die Berantwortlichkeit des einzelnen Arbeits nehmers sich umgewandelt hat zu einer Kollektivverantwortlichkeit ber ganzen Arbeiterschaft. Und wenn heute die Gewerkschaften, die von der Bedeutung ihrer Berantwortung für die Arbeitnehmer und das gange Bolf durchdrungen sind, munschen, daß die Arbeitsbedingungen nicht mehr durch den Einzelvertrag, sondern durch Rollektivverträge vereinbart werden, so haben sie sich lediglich dem Zeitwillen angehaßt. Es ist ein Unding, wenn man vom einzelnen Axbeitnehmer, der bei den heutigen Berhältnissen seinen Arbeitgeber gar nicht kennt, verlangt, daß er einen Ginzelarbeitsvertrag abichließen soll. E3 ist heute geboten, die Arbeitsverhältnisse durch Rollektivverträge zu regeln.

Wie ich schon betonte, sind die Arbeitnehmer und Gewerschaften von dem Gesühl der Verantwortung durchdrungen, und dies Gesühl sindet Ausdruck in der Forderung, an der Leitung der Wirtschaft mitbeteiligt zu sein durch Vertretung in den Handelskammern, Handwerkskammern usw. Diese Forderung sollte man nicht als Ausdruck eines Machtwillens bewerten, sondern als Ausdruck des Verantwortungsgefühls. Aus sittlichem Gesühl will der Arbeitnehmer mitsarbeiten, damit unsere Wirtschaft eine Form erhält, die beiden Teilen gerecht wird. Wenn wir weiter sordern, daß bei dem Berusse ausdildungsgeseh Einrichtungen geschaffen werden, wo Arbeitnehmer und Arbeitgeber die Ausbildung der Jugend und Lehrlinge überwachen, so ist das auch nur der Ausdruck des verantwortlichen Willens der Arbeitnehmerschaft, damit auch der Nachwuchs in die rechte Bahn kommt.

• Ich bitte dringend darum, daß gerade die Arbeitgeberschaft diesen Willen zur Verantwortung, der in unserer Arbeiterschaft steckt, anerkennt, und bitte weiter, daß auch das praktische Christentum sich hiersür einsetz und zum Ausdruck bringt, daß wir alle Diener sind Gottes und Diener des Volkes. (Beisall.)

## Dr. Wendland = Spandau, Johannesstift:

Meine Damen und herren! Es gibt drei entscheidende Ansatpunkte für eine Reugestaltung bes Verhältnisses von Leben und Arbeit. Der erfte Buntt ift die Wirtschaftsverfassung. Gegen eine durch staatliche Autorität geordnete Wirtschaftsversassung ist hier mehrjady in tentperamentvosser Beise protostiert worden, in einer Beije, die der Autorität des Staatsgedankens gefährlich werden könnte. Bir jungen Menschen vor allem können nicht mehr baran glauben, daß das freie Spiel der Kräfte zu einer sich aus ihnen selbst ergebenden Selbstordnung und Selbstverwaltung führen wird. Uns scheint, daß biese Art von Selbstverwaltung nicht immer eine wirkliche Verwaltung, eine wirkliche Ordnung sein würde. Es war eine innere Rotwendigkeit in der Geschichte unseres Bolkes, daß sich ein von der Autorität des Staates sicher gestelltes Arbeitsrecht hat entwickeln mussen. Es ist als ein geschichtlich nicht nur notwendiger, sondern aus dem Wesen deutscher Rechtsbildung heraus zu begründender Fortschritt in unsere soziale Entwicklung hincingetreten.

Wir können den Staat von der sittlichen Pflicht, die Wirtschaftsversassung zu ordnen, niemals entbinden. Der Staat als die Lebensordnung des Volkes steht schlechterdings über der Wirtschaft. Damit
hängt ein anderer Punkt zusammen. Mir scheint, daß in der Unssprachen immer wieder die Absolutheit der Birtschaft vorausgesett
worden ist. Die Wirtschaft hat dem Ganzen des Lebens, der Kultur
zu dienen, nicht aber sich zu ihrem Herrn auszuwersen. Es gibt
schlechterdings keine absolute Wirtschaftssorm. Die Kulturhöhe eines
Volkes ist nicht von der Wirtschaft allein abhängig.

Der zweite Punkt ist die Gestaltung des Betriebes, wozu wahrscheinlich Herr Prosessor Rosenstock noch etwas zu sagen haben wird. Es ist den Romantikern der Arbeit Fehde angesagt worden. Aber mir scheint, es sind entscheidende geschichtliche Taten, kulturelle und wirtschaftliche Umwälzungen aus Experimenten entstanden. Wir müssen heute soziale Experimente wagen, wenn hinter ihnen nur wirkliche Berantwortlichkeit steht. Neue Formen müssen wirklich erprobt werden.

Der lette Punkt ist die Herstellung einer vollkommen neuen Lebensbasis. Der Mensch kann in der Arbeit, die er zu tun hat, innerlich nicht bestehen, wenn er nicht etwas hinter sich hat. Unsere Lage ist aber die, daß der Mensch nichts mehr hinter sich hat. Es ist die Ausgabe der Kirche, wirkliches Gemeinschaftsseben zu schafsen; das ist ihre erste und letzte soziale Ausgabe. Nur wenn eine solche Lebensbasis hinter dem Arbeitenden steht, kann es wieder zu einer Mitbeteiligung des Menschen an der Arbeit im Betriebe kommen. Da wollen wir allerdings nicht den Jehler machen, an die Tresslich keit gewisser innerhalb der Kirche heute üblicher Gemeinschaftssormen zu glauben. Mir scheint, daß die Formen vieler unserer kirchlichen Vereinigungen nicht mehr der Ort sein können sür eine echte Gemeinschaftsbewegung. Gerade wir Jüngeren haben immer wieder das peinliche Empsinden, daß gewisse Gemeinschaftssormen, in denen wir uns bewegen, uns immer wieder die Virklichkeit des Arbeiters umzgehen lassen. Wir brauchen eine Neugestaltung der sirchlichen Gemeinsschaft, die die Menschen einander wieder Auge in Auge sehen läßt. Das ist die entscheidende soziale Ausgabe der Kirche: die Schafzung einer neuen mächtigen Lebensbasis, die den Meuschen auch über die Rationalisierung und alle möglichen anderen Schicksale hinwegträgt. (Bravo!)

# Herr Abolf Mutschirry vom Evangelischen Arbeiterverein Dinslaten:

Liebe Christenschwestern! Liebe Christenbrüder!

Bon biefer Stelle ift von bebeutenben Menschen zu Ihnen gesprochen worden, die im Leben etwas zu bedeuten und zu jagen haben. Gestatten Sie mir, daß ich als Arbeiter auch ein Wort aus meinem praktischen Leben zu Ihnen spreche. Ich will sofort ins Leben hineingreifen, in ein Leben, das vielleicht nur wenige von Ihnen kennen, das Leben des Arbeiters in unserem heutigen Maschinenalter. Wo finden wir das Christentums des handelns, nicht das des Redens? Sind wir uns unserer Mission bewußt? Fassen wir bort an, wo es not tut? In unserem Arbeiterstand sebt ber Wahn des Christen und auf der andern Seite der des Marriften. Im Leben bes Arbeiters spielt nicht die Hauptrolle die Frage, hat das Rapital recht oder haben wir recht, sondern der Kampf ist ein ganz anderer. Praktisches Christentum treiben, heißt Taten zeigen. Wir mussen bewußt an unserem Mitmenschen arbeiten. Immer wieder muß ich hören, daß man sagt, gesprochen wird viel, aber mas wird getan? Was tut man, um uns mitzunehmen, man lägt uns immer wieder liegen. Das Christentum hat für und keine Bedeutung mehr. Und wenn man dies hören muß, werden Gie mir glauben, daß wir es, die wir nicht nur mit Fragen des Cffens, des Lohnes, fondern auch mit geistigen Fragen ringen muffen, in unserem Arbeiterstande oft recht schwer haben. Ich möchte sagen, daß von hundert Arbeitern oft keine zehn sind, die bewußte Christen sind. Ich habe erst neutich mit sechs Arbeitern über driftliche Probleme gesprochen, und habe jünf gegen mich gehabt. Mit schwerem Herzen bin ich weggegangen und habe nachgedacht, wie den Leuten zu helsen ist.

Leider lebt in den Köpsen der Arbeiter eine Illusion, das Wort: Bete und arbeite. Ich bin mir bewußt, daß ich nur durch ein inniges Gebet zu meinem Gott meine Arbeit als eine Aufgabe aufsassen werde, aber wie viele gibt es, die das nicht tun und sagen: Arbeit ist Fluch. Bitte kommen Sie einmal mit in die Schächte, stellen Sie sich auf den Förderkord, wenn es hinuntergeht in die Tiese des Schachtes und Sie werden mit einem großen Herzen zurückkommen. Sie werden hören, sehen und sühlen, was der Arbeiter sagt und denkt.

Es handelt sich für uns darum, wie fangen wir es an, daß wir den Arbeiter gewinnen. Immer wieder wird man das Wort hören: Ach, wenn dieses versluchte Leben einmal aufhört. Und wer selbst zu seinem Gott steht, wer innig mit ihm verbunden ist, dem tut das Herz weh, wenn er so etwas hören muß. (Bravo.)

# Pfarrer Lic. Hartmann=Solingen:

Ich möchte in den mir zur Verfügung stehenden 5 Minuten zwei Dinge sagen. Erstens, daß wir doch alle sicher tief erschüttert . sind über das viele falsche Sehen der Wirklichkeit, die uns entgegen= tritt, und zweitens über die große Berantwortung für uns als Rirche, die daraus resultiert. Ich glaube, daß die so tiefgründigen Ausführungen von Frau von Tiling bis zu einer gewissen Grenze führen. Aber nun beginnt die große Gefahr, ob wir das einfache, schlichte Konkrete sehen und lernen. Gin Beispiel bafür. Im ersten Vortrag hörten wir von der Aufstiegsmöglichkeit bes Arbeiters. Ich glaube, bas ist so grundfalsch gesehen, wie man nur falsch sehen kann. Das galt vor 30 Jahren, bevor wir das Alktienwesen hatten. Es ist andgeschlossen, daß von einer Aufstiegsmöglichkeit des Arbeiters in höhere Posten irgendwie in nennenswerter Beise die Rede sein kann. Natürlich kann man in zwei Minuten nicht auf diese Dinge eingehend eingehen. Wir muffen um die Wahrheit ringen in bem Sinne, daß wir alle Glieder an einem Leibe sind. Das soll die Voraussehung für meine Ausführungen sein.

Das zweite Falschsehen erwähnte ein anderer Redner. Er sagte deutlich, unser christliches Ideal ist, daß wir dienen und nicht vers dienen. Geheimrat Sombart hat es gestern mit aller Schärse auße gedrückt, das Wesen des Kapitalismus ist verdienen. Nun begreise ich nicht, warum er nicht Sozialist ist, ich sage nicht Marxist, der einen erneuten Ausbau des gesamten Wirtschaftssebens haben will.

Nun komme ich zum zweiten Teil, der ungeheuren Berantworstung der Kirche, die daraus entsteht. Erschütternd ist es immer wieder,

einer Haltung gegenüberzustehen, die sagt, dies und jenes können wir nicht gewähren. Das ist gestern nachmittag bei der Jugendsteile so gewesen, da hieß es, das können wir, die Machthaber, die Wirtsichast, jest noch nicht gewähren. Ein Kirchlichssozialer Kongreß hat hier die große Ausgabe, nun wirklich ins Leben hineinzugreisen, die Leute zusammenzurusen zur Berhandlung am sebendigen Tisch, damit ein Volksgenosse zum andern Volksgenossen reden kann.

Ich weiß nicht, ob Sie das lette Heft unserer französischen Brüder gesesen haben. Dort ist eine geradezu musterhafte Ausstellung dessen, was die Arbeiter sühlen und empfinden. Es ist vorhin das Buch von de Man erwähnt worden. Es wäre ein Ruhmestites, wenn der Kirchlich-soziale Kongreß ein solches Heft herausgäbe, wie der Arbeiter wirklich denkt in allen seinen Regungen. Das müßte ein zusammensassendes Hest sein, wo alle zusammenarbeiten. Ich glaube, dann brauchten wir uns keine Islusionen mehr vorzumachen. (Bravo!)

#### Gewerkschaftsjekretär Glimm = Berlin:

Die Vertreter der Unternehmer haben in der Ausjprache immer wieder darauf hingewiesen, man solle sich in wirtschaftlichen Dingen Daran möchte ich erinnern bei der keinen Illusionen hingeben. Frage der Arbeitsfreude, sowie bezüglich anderer Ausführungen, die Herr Dr. Schlenker gemacht hat. Er hat uns das Hohe Lied von der Ersösung des arbeitenden Menschen durch die Maschine vorgetragen und hat Zeugnisse aus dem Buche Bendrif de Man's angeführt, wonach auch in der Arbeiterschaft dieses Gefühl gegenüber der Maschine bestände. Es ware reizvoll, eine Reihe von anderen Zeugnissen aus dem gleichen Buche zu verlesen. Etwa das eines Bergarbeiters, der mit dem Drucklufthammer arbeitet und nun jagt, daß er die früher geliebte Arbeit heute mit Unluft verrichtet, ober bas eines Nieters, der ergählt, daß er mit Efel und Abschen an jeine Arbeit benke. Ober ich könnte Ihnen ergählen von unseren jungen driftlichen Gewerkschaftlern hier in Duffeldorf, die mit Grauen an die Arbeit in den rationalen Betrieben benken. Also man joll fich vor Allusionen hüten.

Auf der anderen Seite kann doch festgestellt werden, daß ein großes Maß von Arbeitsfreude in der Arbeiterschaft vorhanden ist. Jener Mann, der in Hendrik de Man's Buch so begeistert von der Maschine spricht, ist ein Buchdrucker. Woher kommt seine Einstellung? Ich gehörte dem gleichen Beruse an und habe selbst 8 Jahre an der Sehmaschine gearbeitet. Ich habe ähnliche Gesühle empsunden und streichle heute noch meine Maschine, wenn ich gelegentlich in den

brucker trot aller Nationalisierung in den modernen Zeitungsbetrieben nicht am lausenden Band arbeiten. Bir waren noch Herren der Maschine. Unser Berus hatte noch einen Sinn; denn er gab uns die Möglichkeit, unserer Familie ein menschenwürdiges Dasein zu bereiten, und das muß der Endzweck eines Beruses sein. Dann kommt noch etwas hinzu: Bir hatten die Möglichkeit, die Borgänge im Betriebe verstehen zu sernen, weil wir ein gut sunktionierendes Betriebsrätesusten hatten und weil unsere Arbeitgeber im allgemeinen mit diesen Betriebsräten verständnisvoll zusammenarbeiteten. Desehalb haben wir auch unangenehme Arbeiten, nachdem uns deren Rotwendigkeit nachgewiesen war, mit Frenden getan.

Wie steht es bemgegenüber in der Schwerindustrie, die Herr Dr. Schlenker boch in erster Linie im Auge haben muß? Er jagt bezüglich der Lohnfrage: Hohe Leistung, hoher Lohn. Auch da ist es reizvoll, in de Man's Buch hineinzuschauen und den Bergarbeiter sprechen zu lassen. Er erzählt: jede höhere Leistung führt zu einer Herabsetzung des Gedingelohnes. In der Metallindustrie sieht es genau so aus. Erhöhte Arbeitsleiftung wird mit Herabsehung der Aktorde beantwortet. Weshalb sagte Erkelenz in Hamburg, die Sozialbeiträge sind für den Arbeiter vielfach zu hoch? Weil der Lohn, ben die meiften Arbeiter heute bekommen, eben zu niedrig, sodaß die Sozialbeiträge außerorbentlich ins Gewicht fallen. Darf ich wieder aus meiner Vergangenheit plaubern? Wir Buchdrucker konnten wöchentlich noch 2-3 Mark für unsere Berufsorganisation hingeben. Wir taten bas mit einer Selbstverständlichkeit, denn wir verdienten entsprechend (Professor Sombart: Auf Kosten der Autoren! Beiterkeit.). Ich kann auf biesen Zwischenruf im Augenblick nicht eingehen, es könnte leicht ein Verrat von Geschäftsgeheimnissen werden (erneute Beiterkeit).

Wollen Sie in der rationalisierten Wirtschaft wieder eine lebendige Verbindung von Leben und Arbeit herbeisühren, dann sorgen Sie dasür, daß der Arbeiter in seinem Beruse die Röglichkeit sindet, seine Familie zu ernähren. Sorgen Sie, daß er Verständnis bekommt sür die Dinge, die in seinem Betriebe vorgehen. Sorgen Sie dasür, daß der Betriebsrat eine wirklich lebendige Einrichtung wird. Machen Sie den Betriebsvertretungen keine Schwierigkeiten, sondern kommen Sie zu einer wirklichen Betriebsgemeinschaft.

Wenn Sie Verständnis in der Arbeiterschaft für die Notwendigkeiten der Wirtschaft sinden wollen, dann seien Sie aber auch vorsichtig in Ihren Aeußerungen. Das möchte ich sagen im Hindlick auf die gestrigen Ausführungen von Herrn Dr. Poensgen, der da sagte, auf jeden Arbeiter im Betriebe kämen pro Tag 50 Mark an Steuern und sozialen Lasten. Sie wissen selbst, wenn diese Summe stimmt, daß dann der Anteil der eigentlichen sozialen Berpflichtungen so gering ist, daß man sie in solchem Zusammenhange überhaupt nicht erwähnen dürste.

Lassen Sie Ihren heutigen Worten die Tat solgen. Auf zu wahrer Arbeitsgemeinschaft (Beisall).

#### Herr Maschinist Vorgards:

Meine Damen und Herren! Wir haben vorhin aus dem Munde bon Herrn Dr. Schlenker gehört, daß aus den Kreisen der Arbeiterschaft immer betont wurde, die sozialen Lasten seien für jie nicht tragbar, und nun hören Sie aus dem Munde eines Arbeiters, wie die Dinge in Wirklichkeit liegen und wer diejenigen sind, die immer sagen, daß die sozialen Lasten für die Arbeiterschichten nicht tragbar sind. Die Dinge liegen so, daß alle Leute, solange sie verpflichtet sind. Beiträge zur Sozialversicherung zu zahlen, glauben, daß die Beiträge zu hoch sind, aber in dem Augenblick, wo sie selbst in die Sozial= versicherung kommen, glauben, daß diejenigen, die ihre Beiträge gur Sozialversicherung abführen, nicht genügend abführen. So ist die Braris. Wir sind als Bergarbeiter gern bereit, unsere Beiträge zur Sozialversicherung zu zahlen und unser Wunsch geht dahin, daß auch alle Kollegen in der Cisenindustrie in die Sozialversicherung eingereiht werben, damit sich der Segen der Sozialversicherung auf die gesamte Arbeiterschaft auswirken möge.

Nun haben wir gestern etwas gehört aus dem Munde von Herrn Direktor Dr. Poensgen über die Lohnhöhe. Die Redezeit, die die beiden Herren sür sich beansprucht haben, ersaubte es uns nicht, auf die Dinge einzugehen. (Starker Beisall.) Man hat uns nicht erzählt, ein wie großer Teil der Arbeiterschaft bei weitem nicht daran denkt, die Hälste des genannten Betrages als Lohn sür ihre Arbeit mit nach Hause zu nehmen. Wenn es der Fall wäre, hätten wir die Not und das Elend bei weitem nicht zu verzeichnen. Die Dinge siegen so, daß der Lohn des Bergarbeiters durchschnittlich im Monat 150 M. beträgt, ein großer Teil der im Bergbau Beschäftigten verdient keine 150 M. monatlichen Bruttosohn.

Warum versucht man immer von der Arbeitgeberseite, auf der Gewerkschaft herumzuhämmern? Doch nur aus dem Grunde, weit man keine denkenden Arbeiter haben will. Die Dinge liegen gegenswärtig in der deutschen Industrie so, daß ein großer Teil der Arbeitersschaft nicht denken kann, daß sie stumpssinnig ihre Arbeit verrichten.

Und diese Stumpssinnigkeit gesällt einem und man möchte nicht, daß, diese Leute durch die gewerkschaftlichen Einrichtungen zum Denten gebracht werden. Ich tann nur bitten, die Bestrebungen der gewertsschaftlichen Organisationen nicht zu unterbinden, sondern gestatten Sie dem Arbeiter, daß er sich einsetzt für das Wohl und Wehe seiner Mitmenschen, daß er nicht nur an sich selbst denkt, sondern auch in dem Mitmenschen seinen Bruder und seine Schwester sieht, damit er an seinen Lebensende sagen kann: mein Leben war nicht umsonst gewesen, sondern hat einen Inhalt gehabt.

Vorsitzender: Die Rednersiste ist erschöpft. Es ist ein Telesgramm eingelausen von Herrn Pjarrer D. Schneemelcher, dem langsjährigen Generalsekretär des befreundeten Evang. sog. Kongresses. Wir sind dankbar für diesen Ausdruck der Teilnahme an unserer Arbeit.

## Prof. Dr. jur. Dr. phil. E. Rofen ft och = Breslau:

In biefem Saal ist ein Echo. Je nachdem, ob der Redner seine Stimme richtig ober falsch abzutönen weiß, macht sich das Echo störend bemerkbar oder bleibt es stumm; je besser die Rede, desto weniger stört das Edso. Mir ist die Aufgabe zugefallen, gerade das Echo der guten Rede nachträglich zu bilden. Bei der guten Rede fordert nicht das, was der Redner sagt, den Widerspruch heraus, sondern er selbst, der das Wort hervorbringt, seuchtet hinter der Rede hervor. Die Macht ober die Dämonen, die ihn zum Reden treiben, werden hinter dem Wort sichtbar. Worte reizen gum Wiberspruch, Menschen aber und Mächte erzwingen unser Mitseben. Mächte des Arbeitgebertums, der Arbeiterschaft, der in der firchlichsozialen Arbeit gebundenen Helfer sind hier vor uns hingetreten und fragen das Echo, wie sie miteinander sollen leben können, denn klagend, anklagend, fordernd und ablehnend haben sie sich hier alle vor uns dargestellt. Das Leiden und die Leidenschaften hinter allen Worten und Behauptungen und Vorschlägen sind für uns schließlich wichtiger, weil sie anzeigen, daß diese Menschen und die Mächte, die sie reben heißen, miteinander keine Gemeinschaft haben. Kirche aber ist Gemeinschaft.

Bevor ich nun an meine Aufgabe herantrete, muß ich vorausschicken, daß ich hier in einer schwächeren Lage bin, als die übrigen Redner. Sie alle waren in der zlücklichen Lage, ihre Behauptungen im Namen einer Gruppe, einer Organisation, einer Klasse zu sormulieren und zu empsinden, sie konnten immer sagen: Wir. Das kann ich nicht, deshalb hatte ich auch mehr Angst vor meinem Reserat.

Universem konnte ich mir ja nichts vorher aufschreiben, weil ich ein anderen noch nicht gehört hatte. Da will ich Ihnen verraten, was ich in meiner Angst getan habe. Ich nahm mir ein gesehrtes Buch von Lauchert vor: Die italienischen Gegner Luthers. (Heiterleit.) Aus diesem Buch schöpfte ich eine wichtige Erkenntnis: Auch damals waren Rirche und Welt in einem großen Konflitt. Aluch bamals hörte bis Welt nicht mehr auf die Kirche. Die weltlichen Mächte der Burften und Städte entfalteten ebensoviel Macht, Glenz, Reichtum und Schon heit wie die Kirche, und die Kirche führte ebensoviel strieg wie die weltlichen Fürsten. Insolgedossen hatte man die Rirche nicht mehr als etwas besonderes notwendig. Heute ist die Lage ähnlich. In der Welt und in der Kirche herrscht der Betrieb, die Rationalisierung und die Organisation. Sie haben den erschütternden Notschrei der Frau Oberin v. Tiling gehört. Die Kirche bemüht sich, den Betrieb und das Organisieren von der Wirtschaft zu lernen. Infolgedeffen Nopst ihr die Wirtschaft väterlich auf die Schulter und sagt: Liebe Kirche, du machst das gang nett, aber du mußt noch sehr viel von uns lernen. Das Referat bes Herrn Arbeitgebervertreters iprach bas höflich, aber entschieden aus.

So ähnlich ist es auch im 16. Jahrhundert zegangen. Julius II. hat seine Kriege um den Kirchenstaat gesührt, dann brach die Resormation ein, weil die Kirche Welt geworden war. Nur versuchten die Gelehrten, genau wie heute, zu beweisen, daß die Kirche im Necht, im göttlichen Recht sei. Alle diese glänzenden Beweise der Gegner Luthers in Laucherts Buch zu lesen, ist sehr erschütternd, weil eseben in solcher Lage niemals auf Beweise ankommt. Wir wissen, daß die Beweise nichts genützt haben.

Gerettet worden ist die Kirche damals vor der Welt durch ganz etwas anderes, nicht indem sie dem weltlichen Menschen Forderungen auserlegte, sondern indem die Kirche sich selbst änderte. Die Kirche hat sich im 16. Jahrhundert gewandelt, übrigens gewandelt bei Katholiken wie bei Protestanten. Das Neue damals, was die Kirche wieder lebendig gemacht hat, wurde das Schulwesen. Luther und Melanchton und die Jesuiten haben beide die Schule zu sich genommen. Wenn heute das Dinta in den Facharbeitersehrlingen kleine Kaderten und Abiturienten erziehen möchte, so solgt es damit dem großen Lauf der Schulkeistungen der letzten 400 Jahre als eine letzte Etappe. Die meisten Menschen stehen heute mit ihrem Bewußtsein noch in dieser Lage des 16. Jahrhunderts, wo die Schule als der Kirchenteil gilt, auf den es im Grunde einzig ankommt, weil die Erwachsenen ja doch in Staat und Wissenschaft und Politik und Kunst und Kultur hineingebunden sind.

Aber dies Bewußtsein widerspricht heute der Lebenslage dieser selben Menschen. Und überall, wo man von sozialen Nöten sprechen muß, da geht es nicht mehr um diese schulische Form der Lirche, da geht es also nicht um die Not der Kinder, sondern um die Erwachseuch. Niemand kann heute Kinder religiös erziehen, wenn das Arbeitssleben ihrer Estern weder christlich noch religiös den Lindern vorgesebt werden kann. Nur wenn wir in Arbeit und Ehe, also im sozialen Leben, Christen sein können, wird auch unser Nachwuchschristlich sein.

Heute ist die Frage wieder gestellt: Kirche und Welt. Aber diesemal kann sich die Kirche nicht dadurch retten, daß sie für die Kinder und Unmündigen durch Schulen sorgt. Denn diesmal heißt es: Kirche und Arbeitswelt. Es heißt: Kirche einerseits, Männer und Frauen andererseits; hier die Kirche, dort das Bolk der Arbeit. Sicher wird die Kirche diese heidnische Arbeitswelt, die heute ihren eigenen Gesehen solgt, nicht durch die schönsten Beweise und Apologetik beseelen oder verchristlichen. Sondern sie wird das nur, wenn sie sich ändert. Ich halte es sür meine Pilicht, davor zu warnen, daß man wieder Forderungen sür die Erwachsenen stellt, daß aber die Kirche ihre eigenen Formen bloß bewahrt.

Denn alles, was wir hier gehört haben, waren männliche Kampsessstimmen, auch die Stimmen aus Frauenmund. Diesen geistigen Krieg zwischen den Geistern der Erwachsenen schürt die Kirche nur, wenn sie nun auch ihrerseits sittliche Forderungen hineinwirft und Programme drucken läßt, die die anderen aussühren sollen, während sie sich selber einschließt in ihre Schale. Die Kirche ist keine Kleinkindersbewahranstalt. So wird wohl die Kirche ihrerseits sich wandeln müssen, weil sie wieder so sehr Welt geworden ist.

Man kann das auch so ausdrücken: Die Kirche kann nicht Maßnahmen verlangen, sondern sie kann nur wieder das tun, was sie
immer getan hat, sie kann Maßstäbe aufrichten. Maßstäbe und
Maßnahmen stehen in schrossem Gegensatz zueinander. Heute werden
diese Worte oft durcheinander gebraucht. Aber am Maßstabe wird
gemessen. Freisich der Maßstab, den die Kirche aufrichtet, ist kein
Leitsatz, kein Programm, kein Wortgeklingel. Der Maßstab ist
das Leben ihrer Gemeinschaft; es ist das Leben, das die
Kirche vorlebt. Das ist der Maßstab, von der Abendmahlsgemeinschaft angesangen, der Stil, die Lebenssorm, in der sich die Kirche
den Maßnahmen der Welt, der Wirtschaft, der sozialen Mächte entgegensetz und an dem gemessen wird.

Gruppieren wir die Redner von heute, so empfinden Sie deutlich: die einen sprechen mehr von Magnahmen, die anderen von Mag-

stäben. Beiden aber sehlt der tirchtiche Maßitab. Die Arbeitgeber sprechen von den notwendigen Maßnahmen, und zwar von den Maßnahmen dieser Jahre 1927/28, die sich aus sauter von den Arbeit gebern früher besämpster Maßnahmen, wie da sind: Betriebsrüte, Sozialversicherung, Arbeitszeitschut, herleiten. Sie sagen plöhsich, das, was sie noch vor Jahressrift besämpst haben, hätten sie auch immer gewollt; nur die nächsten Maßnahmen, die bevorstehenden, die sehnen sie ab. So versährt der Oportunist, indem er die vielleicht noch vor Jahressrist besämpsten Maßnahmen in den nächsten Jahren als Tatsache nüchtern in Nechnung stellt. Darauf kann ich hier nicht eingehen. Denn sür Maßnahmen der Oportunität ist ein geistiger Kreis niemals die gegebene Stelle. Das muß an der Front, in dem langen 24stündigen Zigarrenkamps bei der Lohnverhandlung ausgekämpst werden. (Heiterkeit.)

Aber auch die Redner von Arbeiterseite, die hier Magstäbe für Leben und Arbeit angelegt haben, haben teine driftlichen Magftabe angelegt. Ihr Maß war das des freien, eigenen, verantwortlichen Lebens. Das hat auch Frau v. Tiling fritisch gesagt. Diese Ibeale sind Ideale Freiligraths, Ideale des 19. oder 18. Jahrhunderts, bas sind nicht Maßstäbe der driftlichen Gemeinschaft. Der Burm sitt also im Holze. Die Kirche muß auch vielfach in ihrer sozialen Arbeit Magnahmen treffen, die genau der Organisation der modernen Wirtschaft zugeordnet sind. Ich sage nichts dagegen, aber das sührt sie dazu, die Masstäbe dieser Welt mehr und mehr in sich ein= zulassen, z. B. ben Magstab der Produktivität in dem äußeren Sinne ber Quantität. Ein firchlicher Magfrab ist zwar ein Magstab, aber sicher kein quantitativer, also ist der schlimme Zustand heute der, daß die Magnahmen des Wirtschaftslebens und der Arbeit auch von Christen gemessen werden an Magstäben, die überwiegend quantitativ sind, die weltlich=geistigen, idealistischen Ursprungs sein mögen, aber nicht des Christentums.

Nun werden Sie jagen, unser Thema verlangt das auch nicht; hier sei von Leben und Arbeit die Rede. Wir besänden uns also mit beiden Beinen im Diesseits und brauchten keinen kirchlichen Maßstab. Leben und Arbeit scheinen allerdings beide Mächte dieses Erdeutages; die Kirche in ihrem Himmelserker scheint von beiden gleich weit getrennt zu sein. Aber hier liegt das entscheidende Reue.

Ich glaube, der Kirchlich-soziale Kongreß hat dieses Thema nur deshalb auf die Tagesordnung setzen müssen, weil wir heute ein seltsames Leben sühren, ein Leben, das so verängstigt, so eingeschüch tert, so eingedrückt und erschöpft von der Arbeit ist, daß es nicht

mehr mit der Arbeit auf die eine Seite gehört und die Kirche auf die andere. Nein, dies Leben wird so unnafürlich, so unnaiv durch die Arbeit, daß es sich gegen das christliche Leben als ein Leben des Kreuzes nicht mehr zu verwahren braucht.

Das ift die Kernfrage: Geht es bei dem Thoma Leben und Arbeit noch um zwei bloß natürliche Dinge, oder kann es bei zwei so weltlichen Worten tropbem die driftliche Dogmatik in sich tragen? Hat das natürliche Leben nicht seine eigenen Maße aus seinem quellenden Junern heraus? Da darf ich nun einfach auf der Sombart'schen Rede von gestern weiter bauen. Herr Sombart hat uns die Bergeistung der Arbeit geschildert. Das Leben befindet sich heute gum ersten Mal in der einzigartigen Lage, um seine eigene Wiedergeburt, um seine Reproduktion zu bangen. Soust ist das natürliche Leben gegen diese Frage blind. Man nennt ja Natur, was in den Tag hinein lebt, ohne Sorgen, woher es wieder kommt. Zum erstenmal ist der Mensch, achzend im Betriebe, auch wenn er bloß natürlich lebt, schon unsicher; mit anderen Worten: schon ohne Kreuzpredigt und ohne Kirche ist die Seele ihm durch die Arbeitsvergeiftung beschädigt und er selbst ist erschüttert. Wer nach noch so gut verbrachter Jugend, nach noch jo gut aufgebauter Werkschule, nach noch so gut verbrachten Lehrlingsjahren 5 oder 10 Jahre den Betrieb mitgemacht, ber muß erfahren, jo wie es gestern herr Direttor Poensgen, ohne es zu wollen, fagte, und es in Rauf nehmen, plötlich abzuwandern in eine andere Stadt, in einen anderen Betrieb. Hrer Direktor Poensgen hat betont, es sei burch die Nationalisierung heute jede Arbeit etwas Vorübergehendes. Dieser eine Umstand genügt aber, auch wenn man von allem anderen absieht, die Arbeit Jeber Afademiter muß gewärtig sein, umzusatteln, zu entseelen. sowie sich jeder Offizier nach dem Kriege eine neue Laufbahn hat erkämpfen muffen. Ein jeder diejer Männer hat die verhängnisvolle Abhängigkeit seiner Arbeit von einem ungreifbaren, ihn organisatorisch umspannenden Geistesganzen erfahren, und jeder Mensch, der einmal hat brechen mussen mit einer liebgewordenen Tätigkeit, nur weil sie sich nicht mehr rentierte, der sich bann einen neuen Arbeitsplat suchen mußte, jeder dieser Menschen hat seine Seele aus jeiner Arbeit gurudgenommen und hat gesagt: Ich kann mich an keine dieser Tätigkeit verlieren, ich will ja leben bleiben, ich will Mensch bleiben, ich ruiniere mich, wenn ich mich 5 Jahre ausschließlich meiner Arbeit hingebe, benn bann müßte ich alle meine Freundschaften einroften lassen und alle meine Verbindungen.

Nach seiner persönlichen Stellung als Syndikus und Verbandsmitglied wird mir Herr Dr. Schlenker wohl zustimmen, daß sich

ber Berufskämpfer heute sein Karita, am Privatleben erhalten muß. benn er muß sich jagen, daß er vielleicht schon nach einem halben Jahr den Staub von den Ruben ichutteln, und mit Silfe biefes Kapitals, mit Hilfe von Berbindungen in Gewerfschaften und Gemein schaften sich einen neuen Weg suden muß, wenn nicht in Tuffelboci, jo in Schlesien, wenn nicht im Norden, dann im Guben, auswandernd, abwandernd ober rudwandernd, immer aber auf bem Sprunge, feiner Tagesarbeit noch eine große, neue Benbung geben zu muffen. Darin liegen vor allem die Wirfungen des Bergeiftungsprozesses der Arbeit. Die Arbeit ist nicht mehr das lepie, worin wir uns selbst wiederfinden und verkörpern, sie ist nicht mehr das gesicherte, in das wir uns im Laufe eines langen Lebens einprägen ober herausmeißeln Insofern hat die Arbeit ihre Kraft für unsere Geele verloren. Die Arbeit ist so vergeistet, d. h. so sungibel und verschult, daß die Seele des Einzelnen sich ihr nicht mehr völlig vertrauensvoll hingeben darf noch kann. Es gibt den Arbeitsmarkt, es gibt Konjunkturen, es gibt Rationalisierungen; baran erfrankt die Scele, fic erschrickt, sie wird zunächst aus dem Berufsleben vertrieben, sie ist heimatlos. — Und da kommt es nicht darauf an, ob es noch recht viel Arbeit im Betriebe gibt, die dem Menschen an sich Frende machen könnte. Dies Schicksal des Mannes von 20-60 Jahren gilt auch, wenn wir unsere Kinder noch jo glänzend in Heimen und Werkschulen unterbringen. Richt das Vorleben und die Kindheitstehen heute zur Debatte. Das Leben fann-sich nicht mehr an die Arbeit verlieren, weil die Arbeit vergeistet ist, rational. Die fühlen, daß sie nur in eine vorübergehende Funktion eingesetzt werden. Fallen sie, erkranten sie, jo treten andere ein. Der einzelne Mann ist eine Nummer. Das gilt vielleicht noch mehr für die Arbeitgeber, als für die Arbeitnehmer. Deshalb will ich Sombart's Wort, das hier angegriffen wurde, dahin abwandeln:

Bielleicht gibt nicht der Arbeitnehmer seine Seele in der Garberobe ab, sicher aber der Arbeitgeber. Der Arbeitgeber ist so sehr dem Geiste seines Werkes untertan, daß er, je besser er sunktionieren will, desto mehr sein Privatieben vergessen muß im Betriebe; er nohnt ja wo anders. Bielleicht "locht" er mit, um sich auch äußerlich in dieses Geistesgebildewerk restlos einzusügen. Er tritt so sehr hinter sein Werk zurück, daß seine Fran nichts mehr davon weiß und nichts mehr darin zu sagen hat. In dieser Kapitulation der Ehefrau des Unternehmers sehr ich den einschneidenden Schritt vom Patriarchialismus zur vergeisteren oder rein sachlichen Organisation. Es liegt auch im Willen des Unternehmers selbst, daß er der eigenen Fran in den Fragen der Betriebsorganisation keinerkei Rechte mear

zugestehen kann. Wo es noch geschieht, geht die Sache meistens schief aus. (Heiterkeit.)

Also ist das Leben heute zum ersten Mal in seiner durch die Frau verlörperten Einfalt, in seiner seelischen Naivität gebrochen. Das ist der Grund, weshalb Leben und Kirche plötslich zusammen gehören und auf die eine Seite treten, und die Arbeit auf die andere. Die Arbeit ist heute Weltarbeit geworden, sie ist die Welt in einem ungeheuren, luziserischen Sinn. — Luziser bringt das Licht, die Klarheit und die Ordnung. Aber wenn Luziser das bringt, so bringt er auch die Kälte; es ist in keiner Stunde des Tages so kalt wie bei Sonnenausgang. Der klare Welttag der Arbeit, in den wir heute eintreten, kündet uns zwar eine vergeistende Arbeitsordnung un, die mit den Schrecken der Nacht ausgeräumt hat, aber es ist ein Tag, der heute noch ohne Wärme ist. Langsam muß dem Leuchten des Tages die Erwärnung des Erdreiches solgen, wenn irgend etwas an dem Tage reisen soll.

Wo nun findet sich der wirtschaftende Mensch auf seine Ewigkeit, auf seine warmen Quellen zurückgeworfen, wo lebt die Seele trob ber Kälte der Zwecke sich wieder zu ungebrochener Scelenkraft zujammen? So einfach ist es nicht, zu behaupten: "In der Kirche"; benn die Rirche findet die Seelen, die eine Gemeinschaft bilden muffen, nicht mehr beieinander. So wie die heutige Arbeit die Menschen vergeistet, so werden sie auch in Rosonien und Siedlungen, in Wanderwohnungen hineingezwungen, in benen wir immer klassen= und stände= mäßiger auseinandersiedeln. Arbeitgeber und Arbeitnehmer wohnen nicht am selben Ort. Ja, wir werden in eine Lebewelt hinein= gezwungen, in der die Wohnung selbst etwas Borübergehendes wird. Der alte Bibelfat: "Wir haben auf Erden feine bleibende Statt" gilt ja heute nicht nur für die Arbeitsgelegenheit, sondern auch für die Wohngelegenheit, weil diese der Arbeitsgelegenheit weitgehend nachbrückt. Ich war voriges Jahr in Rendsburg, als der Stahltrust sein erst zwei Jahre vorher errichtetes Werk schloß und damit 600 neuhingerufene Arbeiterfamilien nun plötlich biesem agrarischen Kreise zur Last fielen. Ich glaube, wir werden uns bamit abfinden muffen, daß dergleichen Verlegungen nicht nur von Provinz zu Provinz geichehen werden. Als Belegschaften werden wir Menschen von Erdteil zu Erdteil geworfen werden, mindestens von Land zu Land.

Also gemeinschaftlich in die Kirche gehen, hat nicht mehr den kräftigenden Sinn von ehedem, weil die Menschen, die miteinander arbeiten, nicht gemeinschaftlich in die Kirche gehen können. So haben wir heute den Zustand, daß die Kräfte, die das Leben seelisch ordnen, Schule, Kirche und die Familie selbst, sich unendliche Mühe geben,

gut zu funktionieren, daß sie aber unwirksam und krastlos sind; die Arbeitsordnung umgekehrt ist wirksam und mächtig und umtkammert die Scele, aber sie wird stumm, und je besser man die Arbeit ver richtet, besto weniger lebt man mit den anderen seelisch zusammen

Mir sagte ein Ingenieur, ein Mann von 30 Jahren, — er war völlig naiv in diesen Dingen und durch keine romantischen Bücher von mir verdorben; Herr Dr. Schlenker hat Sie ja vor meinen Büchern gewarnt, nur merkwürdig, daß er dann das Buch von Henrik de Man so sobt, das den Ausgangspunkt meines Buches breit ausmalt — also dieser Ingenieur sagte mir: "Es ist merkwürdig, als ich in den Betried eintrat, da habe ich mit meinen Leuten reden können, auch über Famisienangelegenheiten. Jeht nach 3 Jahren ist das wie eingerostet. Ich habe mich so sehr gewöhnt, mit den Leuten rein sachlich zu verkehren, daß es mich schon stört, und daß ich mir einen großen Ruck geben muß, wenn ich jemanden nach seinen Famisienverhältnissen fragen soll. Das wirkt unpassend. Obewohl ich mit meinen Leuten ausgezeichnet stehe, merke ich doch, wie meine Kehle sür asses, was nicht in den Betrieb hineingehört; einsgerostet ist."

Das müssen wir sehr unterstreichen. Wir müssen das als einshelliges Echo selfstellen, aus allem, was Arbeitgeber und Arbeitnehmer hier scheindar gegeneinander gesprochen haben. Auch die Arbeitnehmer hier scheindar gegeneinander gesprochen haben. Auch die Arbeitnehmer hier scheinden nämlich wollen nicht mit dem Arbeitzgeber leben!, wenigstens haben sie es nicht gesagt. Sie wollen mit ihm verhandeln, wollen von ihm sordern, aber auf den Gedanken sind sie noch nicht gekommen, daß sie auch mit ihm seben wollen. Wenn man von Leben und Arbeit spricht, muß man von den Opserusprechen, welche die Seele des Unternehmers über sich ergehen lassen muß. Die Gesichter unserer Arbeitgeber sind gezeichnet durch Vergeistung im Sinne des Verorganisiertwerdens; niemand will mit ihm zusammen seben, niemand glaubt es zu können.

So wird es heute dem in der Arbeitsmaschinerie stehenden Mensichen, ob er nun in der Fabrik oder in der kirchlichen Arbeit vder in der Universität steht, die zwar ein sehr schlecht rationalisierter Betrieb ist, aber immerhin das Schlechte dieser Nationalisierung bereits restlos übernommen hat (Heiterkeit), sehr schwer, die Kräste, die er verausgaben muß, wieder einzubringen. Die Seele des Alrbeit gebers verdorrt heute, weil sie nicht genügend von ihrer Arbeit her gestaltet wird. Von den Seelen aller Leitenden wird heute ein Uebermaß an Einsatz und Hingabe verlangt, ein dauerndes Sachlich sein, ein dauerndes Unsterblichsein, also etwas, was und armen Sterb-

lichen nicht gegeben ist. Gestern hieß es: "Aufnehmen, was Gott bir gibt, und weitergeben, was er bir gegeben hat."

Nun hören Sie boch einmal den Notschrei, der hier durchtlang und der jetzt vor allem gestern aus der Rede von Herrn Direttor Boensgen klang: Ich muß immer mehr weitergeben, als mir gegeben ist, ich barf nie ben armen Sterblichen markieren, ich barf nie verjagen, ich muß immer gleichmäßig ruhig bleiben, muß immer lächeln. verruchte keep smiling mißbraucht das freie scelische Lächeln Geisteswaffe, berufsmäßig lächeln - das muß ins Sauatorium führen. Warum sind denn die Nervenärzte soviel beschäftigt? Beil die Oberichicht seelisch in einer unverantwortlichen Beise mehr lieben soll, als sie lieben kann, die Unterschicht unverantwortlich weniger zu lieben braucht, als sie zu lieben vermag. Gott verlangt von uns nicht mehr als ein menschliches Maß. Das Gebot lautet: Wie er dich liebt, fo liebe du. Aber heute wird verlangt, daß der Mensch gleichmäßig lieben soll, also nicht wie Gott, bald heftig brausend, bald lind bahin wehend, bald zürnend, dann lobend, wie es früher der Unternehmer als Patriarch getan hat, sondern mit einer muden Gleichmäßigleit, mit einer unpersonlichen Freundlichkeit. Die mude Freundlichkeit, die liebenswürdige Enttäuschtheit können Sie geradezu als das Kennzeichen bes gebildeten Unternehmers bei jeder Geselligkeit wahrnehmen.

Wie ist also zu helsen? Doch wohl nur, wenn die Kirche wieder, so wie sie die Schuse gebaut hat, in ihren Arbeitsgemeinschaften Lebensmaßstäbe errichtet, durch die auch die Arbeitsgemeinschaften in der Industrie Wirklichkeit werden können. Die Industrie selher ist an dieser Aufgabe gescheitert, weil man solch Werk nicht dom 9. dis 15. November 1918 in den paar Tagen schassen sann. Die Hüterin des Seesensebens, die Kirche, hatte und hat in ihren Formen der Wortverkündung nichts von der Arbeitsgemeinschaft vordereitet, im Gegenteil, das Zusammensehen und Zusammensprechen der Worte des Geistes hat sie nicht gesehrt. Sie kennt nur die stumme Zusammensarbeit der sogenannten Liedestätigkeit. Wie schrecklich aber, Predigt und Liedestätigkeit einander gegenüberzustelsen! Auch das Wort muß Liedestätigkeit werden, denn die Kirche ist Geistesseben, Leben des Loges, des sebendigen Wortes, das die Liebe ist.

"Arbeitsgemeinschaft" rechnet mit dem Zustand der vergeisteten Menschheit von heute, daß diese durch den Betrieb und den Lärm verlernt hat, seelisch wirklich mit den anderen zu leben. Diese armen Seelen bleiben berufsmäßig freundlich; auch wenn ich durch's Auto vom Rade gerissen werde, so verabschieden wir uns mit einem Lächeln, ungeachtet meines Nervenchocks. Sie sehen, das freundliche Verhalten

der Leute in der Großstadt gehört zu ihrer geiftigen Schuborganifa tion, es bringt nicht bis in ihr innerstes Wesen. Die Menschen haben um sich eine Mauer gebaut, damit nichts herankommt. Gebacht wied also eine Arbeitsgemeinschaft des Innersten, in der die Menschen langiam ihre Schukmauern geistig-organisatorischer Urt abtragen dürfen und die Waffe ablegen fonnen. Der moderne Mensch ent waffnet sich, wenn er flagen fann, daher muß allen diesen Menschen Gelegenheit gegeben werden, daß sie angehört werden. sollen sie werden nicht mit ihren privaten, seelischen Röten, wie in der Beichte, sondern mit ihren Nöten aus ihrem Beruf. Die Berufs-Mage erfordert eine öffentliche Arbeitsgemeinschaft zusammen mit Angehörigen anderer Berufe. Aus dieser Lage erkfärt sich, weshalb wir den Menschen, der in der Arbeit dauernd in geistiger Rampf= haltung steht, nicht dadurch stille machen können, daß wir ihn in die Sonntagsfirche tun. So ein Mensch kann im ersten Augenblick unter der Kanzel noch gar nicht hören, sondern er fängt innerlich eine streit= bare Auseinandersetzung mit dem Pfarrer an, ob der sich etwa mit Tillich ober mit Gogarten vollgesogen hat (Heiterkeit). Der Mensch in der Kirche kann nicht hören, weil er sein Arbeitsleid nicht hat ausklagen können. Die Lebensgemeinschaft, die von der Rirche Aufabe zu ihrer bisherigen Form wird schaffen muffen, wenigstens die Rirche, bie nun wirklich bas Leben herstellen will, ist eine Form, in der diese Seelen erst einmal ihre Arbeitsängste ausschreien können. Es klingt das rauh, aber hier paßt das Soldatenwort: rauh, aber herzlich. Weil man nur hier ans Herz greift, muß es zuerst geschehen. Es ist der erste Att der Nirche, nicht daß sie spricht, sondern daß sie hört. Jesus hat immer gewartet, bis er gefragt wurde. Die Kirche soll weniger reden als ber Mensch. Sie soll die Kraft aufbringen, hinter dem Worte zu hören, was eigentlich aus den Worten spricht. Wenn der Träger einer Arbeit missioniert werden soll, jo muß ihm die Zeit und der Ort verschafft werden, öffentlich von der Arbeit, an der er trägt, zu sprechen. Mur damit tritt feine Geele in die Rirche ein. Daß die Seele spricht, ist notwendig, weil in der Arbeit jedes Wort persönlicher Art. das etwa der Unternehmer spricht, ihm abträglich ist, weil es migverstanden wird. Für diese Aussprache genügt nicht das Ohr bes Freundes oder der Frau. Denn die Rlage soll ber erste Schritt sein, daß die Welt biefer Rlage einst stattgeben wird, wenn auch nicht fofort mit einer Magnahme. Man flagt ju hier nicht seine persönliche Schuld, sondern man klagt über die Last seiner Arbeit. Und da muß also der Weg zu einer dereinstigen Aendes rung des Arbeitsprozesses im Grundsat offen gehalten sein. Nur baburch ist ja z. B. die Sklaverei von der Kirche überwunden worden,

weil erst einmal Stlave und Herr miteinander in der Kirche zusammen zu leben aufingen.

Also scheint mir die Verkündigung in der Form echter Arbeitsgemeinschaft bas zu sein, was bie Rirche, als Trägerin bes Lebens, der Arbeit zubringen muß. Leben und Kirche gehören heute zufammen, fraft ber unerhörten Lage, daß bas Leben seine Beseelung heute nur ber Wirksamkeit einer geiftigen Gemeinschaft verdanken fann. Zum ersten Mal sozusagen hat der Mensch von Haus aus keine durch die Arbeit gestaltete Seele. Ausgedörrt nach 10 ober 20 Arbeitsjahren hat sie verlernt, mit einem Menschen noch zusammen zu leben. Eine nüchterne Nuganwendung baraus ist: niemals kann es die Aufgabe fein, Fabrit-Kirchen zu gründen, den Betrieb als seelische Gemeinschaft aufzubauen, denn die Fabrik wird aufgelöft, wenn sie sich nicht rentiert. Es wäre also lächerlich, zu fordern, daß ber Unternehmer mit seinen 50 Arbeitern zusammen lebt, als wären gerade sie durch ein Schicksal zusammengeschweißt. Der einzelne Betrieb hat heute kein Pathos. Viele gute Leute, aber schlechte Musikanten, wollen das zwar nicht einsehen; und doch kommt es nur barauf an, daß von den Trägern aller Alemter unserer Arbeitsordnung immer wieder in Freizeiten zusammengelebt wird, damit der Werktag und das Werkjahr diefer einorganisierten Menschen von-daher erneuert wird.

Wie die Abendmahlsgemeinschaft, ist die Arbeitsgemeinschaft geisstiger Art. Sie ist keine Veranstaltung bloßer Bequemlichkeit. Es genügt nicht, daß man miteinander in einer solchen Freizeit lacht und scherzt und spielt, obwohl es auch dazu gehört. Die Arbeitsgemeinschaft hat auch eine geistige Last zu stemmen. Die Klage des anderen ausreden und ausstoßen zu lassen, ist eine schwere Last. Deshalb bedarf die Arbeitsgemeinschaft der strengen Form und der überlegenen Leitung. Ich warne davor, kirchliche Freizeiten mit erbaulichen Bibelstunden oder mit gemütlichen Jungfrauenkränzchen zu verwechseln.

Die Arbeitsgemeinschaft geistiger Art, die Lebensgemeinschaft geistiger Verslechtung zu schaffen, scheint mir-der einzige Weg für die Kirche, wenn sie die Kirche bleiben und dennoch die Arbeit verklären will.

Mehr als den Maßstab hinhalten in lebendiger Beise hat die Kirche nie gekonnt. Sie hat das Psarramt geschaffen in der Resormation und hat damit den modernen Fürsten und Selehrten das Maßs vorgehalten, wie der einzelne in seinem Beruf sreudig leben kann. Die Kirche steht heute gegenüber der modernen Arbeitsordnung vor derselben Ausgabe. Die Kirche steht überhaupt immer vor derselben

Aufgabe. Es ist also gar nichts neues zu tun. Allerdings, was geschehen muß, muß anders aussehen, als das, was bisher geschehen ist, gerade damit es dasselbe bleibt.

Was ist die Ausgabe heute, wo nicht die Kinderschuse in Frage kommt, sondern das Leben der Erwachsenen? Nicht die christliche Schule, sondern der Weg abgearbeiteter Männer und Frauen in die Wirklichkeit der Zusammenarbeit. Kein Bekenntnis kann man diesen Männern und Frauen absordern, nur ihr Arbeitsseid und ihre Arbeitsskeidenschaft berechtigen sie zur Gliedschaft in der neuen Gemeinde. Diese Menschen sollen dahin kommen, stille zu werden, dann werden sie auch den gemeinsamen Gottesdienst am Ende wieder ersehnen und ertragen, denn sie werden dann im Leben miteinander ihre Angst und ihre Kampserhaltung entspannt und gelöst haben.

Ich las neulich den Bericht über eine mitteldeutsche Industrie-Freizeit. Die Predigt des 1. Abends begann da mit dem schönen Wort: Der Herr ist in seinem Heisigtum, es sei stille vor ihm alse West.

Mir scheint, daß alles, was wir heute besprochen haben, sich in der einen Erkenntnis vereinigt, daß wir diesen Sat heute in unserer Welt der Arbeit nicht an den Ansang stellen können, sondern das Echo aus all den Verteidigungs= und Anklagereden muß sest stellen, daß wir den Weg zu diesem Wort neu bahnen nüssen. Ist es zu viel gehofft, wenn wir glauben, die Kirche werde die Kraft ausbringen, daß am Schlusse eines solchen gemeinschaftlichen Lebens von Menschen in Freizeit und Arbeitsgemeinschaft der Lärm überkönt wird, daß man am Schlusse sagen, vernehmen und begreisen kann: Der Herr ist in seinem Heiligtum, es sei stilgte vor ihm alle Welt. (Lebhaster Beisall.)

# Borsigender:

Wir sind am Schluß unserer Versammlung. Es liegt mir nun ob, allen Damen und Herren, die gesprochen haben, unseren Dank auszusprechen. Ich danke Herrn Prosessor Psennigdorf für die Andacht, ich danke den Reserenten und Diskussionsreduern für ihre Worte. Wenn wir aus diesem Saale hinausgehen, wird uns eine heilige Freude beseelen, daß diese Versammlung überhaupt möglich war, daß der ernste Wille auf beiden Seiten besteht, einander näher zu kommen, einander zu verstehen. Nicht nur der Wille zum Verständnis, sondern auch der Wille zur Tat besteht. Gott gebe, daß diese Tat nicht allzulange auf sich warten läßt. Ich schließe die Verschunlung.

# Entsaliesungen des Kongresses:

"Der Kirchlich=soziale Bund, zu seinem 25. Kongreß in Düsseldorf vereinigt, begrüßt einstimmig, daß die Reichsregierung die entschende Bedeutung christlicher Erzichung für die Erneuerung unseres Bolkslebens erkanut und demgemäß den Entwurf eines Reichsschulgesetze beschlossen hat, der der christlichen Erziehung freie Bahn schaffen soll. Wir erwarten, daß der Reichstag sich ungesäumt dieser entscheidenden Aufgabe zuwenden und auf dem Boden des Esternrechts ein Gesetz verabschieden wird, das der christlichen Erneuerung des deutschen Bolkslebens dient."

"Der Kirchlich-soziale Sund begrüßt im Anschluß an den Bericht von Herrn Psarrer Hammerschmidt, Bieleseld, daß die mit der gesamten deutschen Jugend erhobene Forderung der evang. Jugendverbände auf einen gesetlich sestgelegten Ursaub der Jugend in wachsendem Maße Verständnis und Bisligung sindet und erwartet im Einklang mit dem Deutschen Evang. Kirchenausschuß, daß diese Forderung mit allem Nachdruck weitervertreten und im Rahmen des Möglichen kraft-voll der Verwirklichung zugeführt werde."

"Der Kirchlich-soziale Kongreß begrüßt jede christlich-soziale Annäherung zwischen Arbeiterschaft und Arbeitgeberschaft, insbesondere die Abhaltung von evangelisch-kirchlichen Freizeiten, sei es für Arbeitgeber und Arbeitnehmer gesondert, sei es für beide Seiten Temeinsam. Es wird badurch die Atmosphäre geschafsen, aus der eine Arbeitsgemeinschaft, auf christlich-nationalem Boden, neu erstehen kann." 19 0. 68922 . • \*